
1 
 

 المقدِّمة 

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد� محمد رسول الله الأمين، وعلى ءاله وأزواجه وأصحابه وأتباعه إلى يوم 

 الدّين.

لقد اعتنى أنبياء الله تعالى، صلوات الله عليهم، أولَ ما اعتنوا بنشر العقيدة الإسلامية في ما بين الناس، ولم يتوانوا في تبليغ 

 قية. الوحي، وتحقيق الأمانة، وتأدية الرسالة، فجزاهم الله عنا خير الجزاء، علّمو� كيف نعمل في دنيا� الفانية، وكيف نزرع لآخرتنا البا

العقد في دين الإسلاالعقيدة الإس الصالحة   كل  م، ومنشألامية هي واسطة  سعادة، وعنوان كل خير، وأساس الأعمال 

للصغار والكبار، للذكور والإ�ث، للأميين    مية عمل كل الدعاة إلى الله بحق، وفخرهم وعزهّم،لاالعقيدة الإس  كلها. وتعليم هذه

الوسائل المتاحة، والطرائق الحديثة، عبر    والمشاهير، للأبيض والأسود والأحمر والأصفر، وللقريب والبعيد، بكل ، للمغمورينينوالمتعلم

والمؤتمرات والندوات واللقاءات   والخلا� والمراكز، والمدارس والثانو�ت والمعاهد والمهنيات والجامعات،  التعليم في المساجد والمصليات

التلفازات ومن خلال  والمجوالإذاعا  والمحاضرات،  والصحف  والكتيبّات،لات  والكتب  والمنشورات  السريعة    ت  الحديثة  وبالتقنيات 

 )... وأفلام مصوَّرة وأقراص (شُرُط ووسائط التعليم من بعُد  بالإنترنت ووسائل التواصل الاجتماعي

الأزهر الشريف، وهو كتاب مختر مكثَّف �فع بأسئلته   لقد أجُيز كتاب «عقيدة المسلمين» من كلية أصول الدّين في جامعة 

والأنبياء والعبادات والغيبياّت، وبالرد على بعض     في ما يتعلق بالذي يجب على الإنسان اعتقاده في حق اللهين والخمس  الإحدى

شرحه شرحًا لطيفًا مفيدًا لطلّب    وفتنةً. ولعموم نفع الكتاب عمد� إلى  م؛ جهلاً لاالمشكّكين باسم الإس  الشُّبَه التي يثُيرها بعض 

 رشِدة. الـمُ و�شري العلم، بمادّة مضبوطة محقَّقة مدعومة بالأدلة  ينالعلم، وعوً� للأساتذة والمدرّس 

الأسئلةيجُ  أهمّ  على  المسلمين»  عقيدة  «شرح كتاب  الكتاب  هذا  الإس  يب  العقيدة  حول  تثار  شَفْعها  لاالتي  مع  مية، 

، ومن كتب  )لاتلاالكتاب فيه ض  مع وضِع عبارة: هذا( التائهين عن جادّة الصواب ينل المذبذَبلاالض صوَّرات من كتب أهللـمُ با

 )مصور رقم كذا( من خلال    في آخر الكتاب، تصل إليها  ) الوثائق(توضيحًا وتنويراً. والمصوَّرات    مي؛لاأهل الحقّ في التراث الإس

 تحت الخط، وقياس الخط واحد. وأصل المتن في الأعلى، والحواشي في الأسفل

 أرحم الراحمين، � أكرم الأكرمين.  بفضلك � امَّ اجعله خالصًا لوجهك الكريم، واجعله نفعًا عميمً اللَّهُ 



2 
 

  وصلى الله وسلم على سيد� محمد وآله وصحبه.   وآخراً، م، وكفى بها نعمة، والحمد لله أولاً لاوالحمد لله على نعمة الإس



3 
 

 كيف يؤُخَذ علم الدّين 

هذه الكتب التي يطالعها الشخص دسٌّ وافتراء على    علم الدّين الضروري لا يؤخذ بالمطالعة من الكتب، لأنه قد يكون في 

عن جيل من الأمة، فيؤدّي    جيلاً   منها أشياء على خلاف ما هي عليه عند السلف والخلف، على ما تناقلوه  الدّين، أو قد يفَهم

 والتمثيل والكفر والضلال. عبادة فاسدة، أو يقع في تشبيه الله بخلقه

، فليس ذلك سبيل التعلم الذي �جه السلف والخلف، فلا يؤُخذ العلم إلا من أفواه العلماء. إذًا لا بدَّ من تعلّم   وعلى كلٍّ

من الكتب يسُمى صحفيًّا، والذي �خذ    ، فالذي �خذ الحديثψثقة أخذ عن ثقة، وهكذا إلى الصحابة    أمور الدّين من عارف

«مَنْ يرُدِِ اللهُ بهِ خيراً يفُقِّهْهُ  :  صلى الله عليه وسلم   مصحفيًّا، ولا يسمى قارئًا، فالعلم قبل القول والعمل؛ وقال رسول الله  القرءان من المصحف يسمى

ا العِلْمُ بالتَّعلُّمِ» :  رحمه اللهسيرين    من الدّين، والرواية لا تكون إلا عن الثقات، لذا قال التابعي محمد بن  . الإسناد)1(في الدّينِ، إنمَّ

 ـ. اه )2(«إنَّ هذا العلم دِين، فانظروا عمَّن تأخذون دينَكم»

  )في الآخرة أفضل من اشتغاله بالنوافل(دينه ودنياه و  في  )واستماع العلم النافع(قال الحافظ اللغوي محمد مرتضى الزبيدي: «

 .)3(من الصلوات

نْ تَـغْدُوَ فتعلَّمَ آيةً مِنْ كتابِ اللهِ خيرٌ لكَ مِنْ أنْ  لأََ   : «� أبا ذرٍّ،صلى الله عليه وسلم عن النبي    τ  فقد روى أبو ذر جُنْدُب بن جُناَدَة

 . أي من النوافل. )4(ركعةٍ» وَ فتعلَّمَ بابًا منَ العلمِ عُمِلَ بهِ أو لم يعُمَلْ خيرٌ منْ أنْ تصليَ ألفَ تغدُ  نْ  مائةَ ركعةٍ، ولأََ يَ تُصلِّ 

  

 
وبهذا  ). من دون لفظ «والفقهُ بالتَّفقُّهِ»( ) 39/  1خيراً يفقهه في الدّين،  من يرد الله به باب كتاب العلم، ( صحيح البخاري) البخاري، (1

ا العِلْمُ بالتَّعليمِ والفقهُ بالتَّفقُّهِ،ه «� أيُّ اللفظ:     في الطبراني، المعجم الكبير،   ومَنْ يرُدِِ اللهُ بهِ خيراً يفُقِّهْهُ في الدِّينِ»   ا الناسُ، إنمَّ
)19 /395 .( 

 ). 1/12بيان أن الإسناد من الدّين [...]، باب (المقدمة، صحيح مسلم مسلم، ) (2
 . 3/277قين بشرح إحياء علوم الدّين، إتحاف السادة المتَّ محمد مرتضى الزبيدي، ) (3
 ). 79/ 1من تعلم القرءان وعلمه،  باب ، (كتاب الإيمان وفضائل الصحابة والعلم، سنن ابن ماجهابن ماجه، ) (4



4 
 

 

 : ما هو الفرض العيني من علم الدّين؟1س

لمن تجب عليه،    )5(والصلاة والصيام والزكاة  )4(والطهارة  )3(لا يستغني عنه من العقيدة  )2(تعلُّم قدَْر  )1(فيجب على كل مُكلَّ 

 والحج على المستطيع، ومعاصي القلب واليد والعين وغيرها. 

 ]. 9[الزمر:   }ونَ وَالَّذِينَ لاَ يَـعْلَمُونَ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَـعْلَمُ قال الله تعالى: {

 ). 3/195( شُعب الإيمان. البيهقي، »)6(طلبُ العلمِ فريضةٌ على كلِّ مسلمٍ «الحديث: 

  

 
لُغَه  المكلَّ )  (1 لا إله إلا الله محمد رسول  «ف هو البالغ العاقل الذي بلغته دعوة الإسلام، أي: بلغه أصل الدعوة، ومعنى أصل الدعوة أن يَـبـْ

 فًا. بلغةٍ يفهمها، فلا بد من اجتماع الأمور الثلاثة حتى يصير مكلَّ  »الله
ذلك   كل مسلم أن يتعلم كل العلوم الدّينية، مثل: أمر الميراث، وإنما   ) هناك قدْر من علم الدّين يجب على كل مسلم تعلّمه، فلا يجب على(2

 من فروض الكفا�ت.
ل من على المكلف البالغ العاقل الذي سمع بدعوة الإسلام، أن يحُ  ) لا بد أن يتعلم معنى «لا إله إلا الله محمد رسول الله». فأول ما يجب(3  صِّ

ل من العلوم ما يؤدّي به فرضه، ليكون بناءبوساوسه، ثم يحُ   علوم الشرع ما يصحّح به عَقْد توحيده، لكي لا يستهويه الشيطان أمره على    صِّ
 أساس محكم صحيح. 

 لا بد أن يتعلم ما هي النجاسة، وما يتعلق بأركان الوضوء ونواقضه، ومعرفة أحكام الاستنجاء.  ) (4
 الزكاة لا تجب عل كل مكلف، إنما تجب على من وجبت في ماله الزكاة، وإلا فتعلّمها فرض على الكفاية. ) (5
السيوطي،  )  (6 المزي وحكم بحسنه.  الضروري فاسق مرتكب لكبيرة، وهذا الحديث ذكره الحافظ  الدّين  تعلُّم علم  التنقيح في مسألة  تاركُ 

 . 25، صالتصحيح
. هذا حديث ثابت في جامع الترمذي (كتاب العلم عن  »مَنْ خرجَ في طلبِ العلمِ فهوَ في سبيلِ اللهِ حتى يرجعَ «ورد في الحديث:  

). المعنى أن الذي خرج في طلب العلم في بلده أو إلى غربة ثوابه كثواب الخارج في سبيل  4/386، باب فضل طلب العلم، صلى الله عليه وسلم الله رسول
  الله، والجهاد في سبيل الله درجة عالية من أعلى الدرجات، وقد جعل الله للمجاهدين في سبيله في الجنة مائة درجة، وما بين درجة ودرجة 

هذا الذي خرج يطلب علم الدّين مثاله كمثال هذا الذي خرج حاملاً سلاحه لوجه الله، ليقاتل أعداء الله،    كما بين السماء والأرض.
 وذلك لأن علم الدّين سلاح يدافع به المؤمنُ الشيطانَ، ويدافع به شياطينَ الإنس، ويدافع به هواه. 

 العالم الفاسق أم العابد الجاهل؟ أبوهم إبليس قال لهم: العالم الفاسق  ولقد قيل: إنّ الشياطين اختلفوا فيما بينهم قالوا: مَن أشدّ علينا:* 
 . أشدّ عليكم لأنه يعرف العقيدة

 . 4/323تشنيف المسامع، .اهـ. السبكي، »أول ما يجب على العبد العلم بالله ورسوله ودينه«* قال الإمام أبو الحسن الأشعري: 



5 
 

 

 : ما الحِكمة من خلق الجن والإنس؟ 2س

نسَ إِلاَّ ليَِـعْبُدُونِ ليأمرهم الله بعبادته، قال الله تعالى: {  ].56[الذار�ت:  )1(}وَمَا خَلَقْتُ الجِْنَّ وَالإِْ

 .)3(. الشيخان»اللهِ على العبادِ أن يَـعْبُدوهُ ولا يشُركِوا بهِ شيئاً )2(حقُّ «الحديث: 

  

 
}  وَلوَْ شَاءَ ربَُّكَ لآَمََنَ مَنْ فيِ الأْرَْضِ كُلُّهُمْ جمَِيعًار لكل العباد أن يكونوا طائعين، قال تعالى: { أي: لآمرهم بعبادتي، وليس معناه أن الله قدَّ )  (1

 ). 43،  2/43تفسير النسفي، . النسفي، 4/244،  تفسير الطبري]. الطبري، 99[يونس:  
 هذا أعظم حقوق الله على عباده، أن يؤمنوا به ويوحّدوه. ) (2
صحيح  )، مسلم،  2312/ 5من أجاب بلبيك وسعديك،  باب  (كتاب الاستئذان، صحيح البخاري،  أي: البخاري ومسلم. البخاري،  )  (3

). أما الشيخان في مذهب الشافعي فهما:  1/58الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة قطعًا، باب  (كتاب الإيمان،  مسلم،  
 . الرافعي والنووي، والشيخان في الصحابة فهما: أبو بكر وعمر

المستدرك على الصحيحين،  . الحاكم،  »لولا محمدٌ ما خلقتُكَ «ورد في حديث صححه بعضهم، وضعفه ءاخرون، أن الله تعالى قال لآدم:  *  
صفوتها، أي: أشرف الخلق، فيفهم من    صلى الله عليه وسلم). ومعناه خلقت الدنيا لأظهر محمدًا  672/ 2(كتاب تواريخ المتقدمين من الأنبياء والمرسلين،  

ء، والقول  ي محمد خُلق قبل كل شهذا أنه يصح أن يقال: إن محمدًا هو سبب وجود الدنيا، وهذا تشريف. لكن لا يجوز أن يقال: إن نور 
الله من نوره قبل الأشياء»، صحَّ كشفًا.   والذي فيه: «أول ما خلق الله نور نبيك � جابر، خلقه  )المكذوب  أي(بأن حديث جابر المفتعل  
علماء الأصول أنَّ إلهام الولي ليس بحجة.    لا عبرة به، فقد ذكر  صلى الله عليه وسلمالكشف الذي يخالف حديث رسول الله    فهو كلام لا معنى له، لأن

الحديث ركيك، والركاكة كما قال علماء الحديث: دليل    طئ. وهذا. لأن إلهام الولي قد يخُ 456،  455ص  تشنيف المسامع،الزركشي،  
 . 99ص   علوم الحديث،الصلاح،  الوضع. ابن



6 
 

 

 : كيف تصحّ العبادة؟ 3س

 ]. 11. قال تعالى: {ليَْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ} [الشورى: )1(ن يعتقد وجود الله ولا يشبّهه بشيء من خلقهتصح عبادة الله ممَّ 

 
وَمَن يَـعْمَلْ مِنَ الصَّالحِاَتِ مِن ذكََرٍ أوَْ أنُثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فأَوُلـَئِكَ  لا تكون عبادة الإنسان صحيحة إلا مع الإيمان، ودليل ذلك قوله تعالى: {)  (1

 ]. 124} [النساء: يدَْخُلُونَ الجْنََّةَ وَلاَ يظُلَْمُونَ نقَِيراً
ومعنى  فالله تعالى جعل الإيمان شرطاً لا بد منه لصحة العمل، ثم لا بد من موافقة العمل للشريعة. ولا تصح العبادة إلا بعد معرفة المعبود، 

معرفة المعبود أن يعتقد أن الله موجود لا كالموجودات، لا يشبه القمر ولا الضوء ولا الظلام، ليس حجمًا وليس جسمًا، لا يتحيز في  
 ماء ولا العرش.الس

فازدد� به إيماً�».   حزاورة، فتعلمنا الإيمان قبل أن نتعلم القرءان، ثم تعلمنا القرءان  ونحن فتيان  صلى الله عليه وسلم  بي قال: «كنا مع الن  τجندب بن عبد الله  *  
ابن ماجهابن ماجه،   الصحابة والعلم،    كتاب الإيمان(،  سنن  قال الحافظ)23/  1في الإيمان،  باب  وفضائل  البوصيري: «هذا إسناد    . 

 . 120/  1، مصباح الزجاجة في زوائد ابن ماجه . البوصيري، ـاه.صحيح، رجاله ثقات»
 . ـاه.الفقه في الأحكام» وقال الإمام أبو حنيفة في الفقه الأبسط: «الفقه في الدّين أفضل من *

 .اهـ. »أصل التوحيد وما يصح الاعتقاد عليه«عن التوحيد وعلم العقيدة والفقه الأكبر:  الفقه الأكبر* وقال الإمام أبو حنيفة في كتابه 
 . 323/ 4، تشنيف المسامع.اهـ. السبكي، » أول ما يجب على العبد العلم بالله ورسوله ودينه«* وقال الإمام الأشعري: 

والجماعة من أهم    السُّنَّة فقد قال مشايخنا رحمهم الله تعالى: تعليم صفة الإيمان للناس وبيان فضائل أهل  «* وقال العلامة البياضي الحنفي:  
إذا مال إلى الحق وعرف أهله كان  «، وأشار إليه بقوله:  »التتار خانية«و  » سير الذخيرة«الأمور، وألّف السلف فيها تآليف كثيرة، كما في  

 . صلى الله عليه وسلم. وهذا يدل أن أوَْلى العلوم تحصيلاً هو معرفة الله ورسوله  24،  23صإشارات المرام،  .اهـ. البياضي، »»لهم وليًّا
درة  * ومما يجب معرفته على كل مكلف ثلاث صفة لله تعالى، وهي: الوجود والقدم والوحدانية والبقاء والقيام بالنفس والمخالفة للحوادث والق

 والإرادة والعلم والحياة والسمع والبصر والكلام. ذكر ذلك كثير من العلماء، ومنهم:
 . 98  – 96، ص»شرح تائية السلوك«عبد المجيد الشرنوبي في 

 ). 26،  25/ 1( » إعانة الطالبين«أبو بكر الدمياطي المشهور بالسيد البكري في كتابه 
 . 6، ص »عقيدة العوام«أحمد المرزوقي المالكي صاحب 

 . 12، 11، ص »المقاصد«النووي في كتابه 
 . )3 –  1، (ص»الفقه الأكبر«أبو حنيفة في 

 ثم إنه لأهمية هذا العلم ألّف أهل العلم المؤلفات المتعددة في بيانه، ومنهم: 
الفقه الأكبر، والرسالة، والفقه الأبسط،  ف خمس رسائل، وهي:  هـ)، ألَّ 150(المتوفى سنة    τالإمام أبو حنيفة النعمان بن ثابت الكوفي   -

 من الفقهاء.  السُّنَّةوهو أول متكلمي أهل  والعالم والمتعلم، والوصية.
، إلى مقاتل بن سليمان صاحب التفسير، وكان مجسمًا، وقد �ظر  السُّنَّة في نصرة أهل    »الرسالة«، و»الفقه الأكبر«  τف أبو حنيفة  وقد ألَّ  -

 هُمْ بالأدلة الباهرة. فرقة الخوارج والقدرية والدهرية، وكانت دعاتهم بالبصرة، فسافر إليها نيّـفًا وعشرين مرة، وقَضَّ 
الشافعي   - وكتاب    ، ردَّ »القياس«هـ) صنّف كتاب  204(المتوفى سنة    τالإمام  الملحدين،  العالمَ من  بقِدم  قال  الرد على  «فيه على من 

 ، وغير ذلك. »البراهمة



7 
 

 .................................................................................................................  

  

 
�(المتوفى في حبس الواثق سنة    اد الخزُاعي هو من أقران الإمام أحمدالمحدث نُـعَيم بن حمَّ  -  َّف كتابًا في الردّ على الجهمية  هـ) صن

 وغيرهم.
�المحدث محمد بن أسلم الطوسي (المتوفى سنة   -  هـ) من أقران الإمام أحمد .صنف في الرد على الجهمية ، 
�الحارث المحاسبي (المتوفى سنة   -  .(هـ 
�الحسين الكرابيسي (المتوفى سنة   -   هـ) صاحب الإمام الشافعيτ. 
 عبد الله بن سعيد بن كُلاّب المتوفى بعد الأربعين ومائتين هجرية بقليل.  -
 . »خلق أفعال العباد«هـ) سيد المحدثين في زمانه، صنف كتاب 256الإمام البخاري محمد بن إسماعيل (المتوفى سنة  -
 هـ).324(المتوفى سنة   τوالجماعة  السُّنَّةالإمام أبو الحسن الأشعري إمام أهل  -
 (المتوفى بقليل بعد أبي الحسن الأشعري).  τوالجماعة  السُّنَّةالإمام أبو منصور الماتريدي إمام أهل  -
 هـ). 403القاضي أبو بكر الباقلاني (المتوفى سنة   -
 هـ). 406الأستاذ أبو بكر بن فورك (المتوفى سنة  -
 هـ). 418أبو إسحاق الأسفراييني (المتوفى سنة   -
 وغيره.  »أصول الدّين«هـ) صنف 429الأستاذ أبو منصور عبد القاهر التميمي البغدادي (المتوفى سنة  -
 هـ). 478إمام الحرمين عبد الملك الجويني (المتوفى سنة  -
 هـ). 505الغزالي أبو حامد (المتوفى سنة   -
 . »الباز الأشهب«هـ)، ومن مصنفاته 597الحافظ ابن الجوزي (المتوفى سنة   -
 وغيرهم كثير كثير، وليس مراد� بما ذكر� إحصاءهم، فمن مناّ يحصي نجوم السماء أو يحيط علمًا بعدد رمال الصحراء؟!  -

وأصحابه ومن تبعهم بإحسان، والتي مدح   صلى الله عليه وسلم* ونحن نحمد الله تعالى على هذه العقيدة السنية التي نحن عليها، والتي كان عليها رسول الله  
)، والحاكم في مستدركه، بسند صحيح، (كتاب الرقى والتمائم،  335/ 4معتنقها فقال فيما رواه الإمام أحمد في مسنده، (  صلى الله عليه وسلم الرسول  

. ولقد فتحت القسطنطينية بعد ثمانمائة عام، فتحها  »ولنَِعمَ الجيشُ ذلك الجيشُ   «لتَُفتحنَّ القسطنطينيةُ، فلنَِعمَ الأميرُ أميرهُا،):  8/112
 . صلى الله عليه وسلم السلطان محمد الفاتح رحمه الله، وكان سنَـيًّا يعتقد أن الله موجود بلا مكان، ويحب الصوفية الصادقين، ويتوسل بالنبي

، والتي اشتهرت فيما بعد باسم قصيدة أو »حدائق الفصول«* وقد ألّف العالم المتكلم الفقيه محمد بن هبة الله المكي الحموي رسالة سماها  
المدارس، فسميت   للصبيان في  بتعليمها حتى  فأقبل عليها وأمر  الدّين رحمه الله،  للسلطان يوسف صلاح  ابن مكي، وقد أهداها  عقيدة 

، وقد كان صلاح الدّين عالـمًا فقيهًا شافعيًّا، له إلمام بعلم الحديث، يحضر مجالس المحدثين، وله رواية عنهم، حفظ  »العقيدة الصلاحية«
 في الفقه الشافعي.  »التنبيه«



8 
 

  . السيوطي، الدّر المنثور.»)1(بِّ لا فِكْرةَ في الرَّ «ديث: الح

 
معناه: حرام التفكير في ذات الله. يُـرْوَى عن    ،7/622الدر المنثور في التفسير المأثور،  . السيوطي،  7/417،  تفسير البغويالبغوي،  )  (1

دِّيق   أنه قال: [البسيط]  τأبي بكر الصِّ

إدراكُ « الإدراكِ  دَرَكِ  ـــــــــن  عــــــــــ زُ  ـــــــــْ جــــــــــ ـــــــــَ ـــــــــعــــــــــ  الــــــــــ
 

ـــــــراكْ   ــــــــــ وإشــــــــــ كـــــــــــــفـــــــــــــرٌ  هِ  ذاتـــــــــــــِ عـــــــــــــن  ــبـــــــــــــحـــــــــــــثُ   »والـــــــــــ
 

 . 80/ 4، تشنيف المسامعاهـ. السبكي، 
دِّيق   .اهـ. محمد مرتضى الزبيدي،  »الحمد لله الذي لم يجعل للخلق سبيلاً إلى معرفته إلا بالعجز عن معرفته«أيضًا:    τ* وقال أبو بكر الصِّ
 . 71/ 2إتحاف السادة المتقين، 

إن الذي يجب علينا وعلى كل مسلم أن يعلم، أن ربنا ليس بذي صورة ولا هيئة، لان الصورة تقتضي  «* وقال الإمام أبو سليمان الخطابي:  
 . 219، 218، ص2011  الأسماء والصفات.اهـ. البيهقي، »الكيفية، وهي عن الله وعن صفاته منفية

 راً فيكون صورة، وذلك منفي عن الله تبارك وتعالى. ، فلا يجوز أن يكون المصوّرِ مصوَّ »صوّرِالـمُ «* ومن أسماء الله 



9 
 

 

 : لماذا أرسل الله الرسل؟ 4س

 . )1(أرسل الله الرسل عليهم السلام ليعلموا الناس مصالح دينهم ودنياهم، ولدعوة الناس إلى عبادة الله وأن لا يشركوا به شيئاً

ريِنَ وَمُنذِريِنَ فَـبَـعَثَ اللَّـهُ النَّبيِِّ قال تعالى: {  . )2(]213} [البقرة: ينَ مُبَشِّ

مالك، (موطأّ مالك كتاب القرءان، باب: ما جاء في    )3(»أفضلُ ما قلتُ أ� والنبيونَ مِنْ قَـبْلي لا إله إلا الله«الحديث:  

 ). 216،  215/ 1الدعاء،  

  

 
نجية في  بعث الله الأنبياء، تعالى عليهم السلام رحمة للعباد، إذ ليس في العقل ما يُستغنى به عنهم، لأن العقل لا يستقلُّ بمعرفة الأشياء الم) (1

والسبيل   متفضل بها على عباده، فهي سفارة بين الحق تعالى وبين الخلق. ففي بعثة الأنبياء مصلحة ضرورية لحاجتهم لذلك، فاللهالآخرة 
عن    ومعنى المعجزة العلامة الشاهدة التي تشهد أن هذا الإنسان الذي يقول   إلى معرفة النبي المعجزة، فما من نبي إلا وكانت له معجزة،

: أنه نبي الله، وأنه صادق. وهي أمر خارق للعادة صالحة    ى وفق دعوى من ادعوا النبوة، سالم من المعارضة بالمثلل�تي ع  نفسه إنه نبيٌّ
أن يعارضه  بهذا الأمر العجيب الخارق للعادة الذي لم يستطع أحد من الناس  للتحدي، لأنه لو كان كاذبًا في قوله: إن الله أرسله، لم �ت

الأمر الذي لا    الإذعان والتصديق، لأن العقل يوجب تصديق من أتى بمثل هذا   بمثل ما أتى به، فثبتت الحجة عليهم، ولا يسعهم إلا
{لقََدْ أرَْسَلْناَ رُسُلنَاَ بِالْبَـينِّاَتِ}    لم يذُعن وعاند يعد مهدراً لقيمة البرهان العقلي. قال تعالى:   يستطاع معارضته بالمثل من قبِل المعارضين، فمن

 . 8/225البحر المحيط،  ]. بالحجج والمعجزات. أبو حيان الأندلسي، 25[الحديد:  
 مأمور بالتبليغ، . وهذا فيه بيان أن الأنبياء والرسل مأمورون بالتبليغ، فالنبي1/177، تفسير النسفيكل الأنبياء على الإسلام. النسفي، )  (2

بعُثتُ  و   إلى قومِهِ خاصةً،  كانَ كلُّ نبيٍّ يبُعَثُ : «صلى الله عليه وسلمتدل على هذا المعنى، وبدليل حديث النبي  كما أن الرسول مأمور بالتبليغ، وهذه الآية 
استطاع أن �مر غير قومه لا    ، وليس المعنى أنه إذا )370/ 1كتاب المساجد والصلاة، (،  مسلم  صحيح». مسلم،  إلى كلِّ أحمرَ وأسودَ 

 كل رسول نبي.   ، ولكن�مرهم. وليس كل نبي رسولاً 
  ذلك، ولا يصح قولهم: النبي من أوحي إليه بشرع وإن لم يؤمر بتبليغه.   : هو من أوحي إليه باتباع شرع مَن قبله من الرسل وأن يبُلّغ* النبي

 .يبلّغ ذلك  الرسول: أوحي إليه بنسخ بعض شرع مَن كان قبله من الرسل وأن
، (كتاب  صحيح البخاري. البخاري،  »هاتُهم شتىًّ ودينُهم واحدٌ تٍ، أمَّ الأنبياءُ إخوةٌ لعلاَّ «دين جميع الأنبياء هو الإسلام، الحديث:  )  (3

). الإخوة لعلات مَن كان أبوهم واحدًا  3/1270]، 16} [مريم:  مِنْ أهَْلِهَا  وَاذكُْرْ فيِ الْكِتاَبِ مَرْيمََ إِذِ انْـتَـبَذَتْ {باب  أحاديث الأنبياء،  
 أن دينهم واحد وشرائعهم اختلفت.  صلى الله عليه وسلموأمهاتهم مختلفة، وهنا في الحديث تشبيه الأنبياء بالإخوة لعلات، فقد بينّ  

إِنَّ اللَّـهَ اصْطفََىٰ آدَمَ وَنوُحًا وَآلَ إبِْـراَهِيمَ وَآلَ عِمْراَنَ * بعض الناس قالوا والعياذ بالله عن سيد� ءادم: إنه ليس نبيًّا. والجواب: قوله تعالى: {
] فاصطفاء ءادم في الآية هو من جنس اصطفاء نوح وءال إبراهيم وءال عمران، وإلا فكيف يسوغ استثناء  33} [آل عمران:  عَلَى الْعَالمَِينَ 

 ءادم من الاصطفاء بالنبوة والرسالة، كما هو حال من ذكروا في السياق عينه!



10 
 

 : ما معنى التوحيد؟ 5س

 ، ومراده بالقديم الله الذي لا بداية له، والمحدّث المخلوق. )1(هو إفراد القديم من المحدَث، كما قال الإمام الجنيد

 ]. 11قال تعالى: {ليَْسَ كَمِثْلِهِ شَيءٌ} [الشورى: 

 
. معناه: لا تشابه بين الله وبين خلقه، الخالق لا يشبه المخلوق، فالله لا يشبه خلقه، لا يشبه القمر ولا  3، ص الرسالة القشيريةالقشيري،  )  (1

الضوء ولا الظلام ولا يشبه الصور كلها، إنما هو خالق الصور فلا يتصف بالصورة. ولا يتصف بالحجم ولا بالجسم ولا بالمكان، ولا يجوز  
أو ج يتحيز في سماء أو عرش  المكان ما زال كما كان. فأيُّ صفة من صفات  أن  المكان، وبعد أن خلق  قبل  هة من الجهات، كان 

 المخلوقين لا تليق بالله، التغير والتحول والانتقال من حال إلى حال لا يجوز عليه.
فهو  التحيز في الجهة والمكان لا يجوز على الله؛ بل الله تبارك وتعالى موجود قبل المكان بلا مكان، وبعد أن خلق المكان ما زال كما كان، 

 سبحانه يغُيرّ في الخلق من غير أن يتغير. 
 . 136البرهان المؤيد،  .اهـ. أحمد الرفاعي، »التوحيد وجدان تعظيم في القلب يمنع من التعطيل والتشبيه«: τ* قال الإمام أحمد الرفاعي 

  صلى الله عليه وسلم * إن العلم بالله تعالى وصفاته أجلّ العلوم وأعلاها وأوجبها وأولاها، ويسمّى علم الأصول وعلم التوحيد وعلم العقيدة. وقد خص النبي  
أ�  «: صلى الله عليه وسلم قول النبيباب ، (كتاب الإيمان، صحيح البخاري. البخاري، »أتقاكُم وأعلمَكُم بالِله أ� إنَّ «نفسه بالترقي في هذا العلم فقال: 

 اللهُ وَاسْتَـغْفِرْ  ه إلاَّ هُ لاَ إلِ ـٰ). فكان هذا العلم أهم العلوم تحصيلاً، وأحقها تعظيمًا وتبجيلاً، قال تعالى: {فاَعْلَمْ أنََّ 16/ 1[...]،    »أعلمُكم بالله
م الأمر بمعرفة التوحيد على الأمر بالاستغفار، لتعلق التوحيد بعلم الأصول، وتعلق الاستغفار بعلم الفروع. ويسمّى  ] قدَّ 19لِذَنبِْكَ} [محمد:  

 . »علم الكلام« السُّنَّةهذا العلم أيضًا مع أدلته العقلية والنقلية من الكتاب و 
، فقال رجل: � أمير المؤمنين، كفرهم بماذا؟ أبالإحداث أم  »سيرجع قوم من هذه الأمة عند اقتراب الساعة كفاراً«:  τ* قال الإمام علي  
 . 483/ 2،  نجم المهتدي.اهـ. ابن المعلم، »بل بالإنكار، ينكرون خالقهم فيصفونه بالجسم والأعضاء «بالإنكار؟ فقال: 

من زعم أن الله في شيء أو من شيء أو على شيء فقد أشرك، إذ لو كان على شيء لكان محمولاً، ولو  «:  τ* قال الإمام جعفر الصادق  
 . 19، صالبرهان المؤيد.اهـ. (أي: مخلوقاً) أحمد الرفاعي، »كان في شيء لكان محصوراً، ولو كان من شيء لكان محدّثاً 

 . 1، صالفقه الأكبر.اهـ. أبو حنيفة، »لا يشبه [الله] شيئاً من الأشياء من خلقه، ولا يشبهه شيء من خلقه«: τ* قال الإمام أبو حنيفة 
رْف [الخالص]  «: τ* قال الإمام الشافعي  من انتهض لمعرفة مدبره، فانتهى إلى موجود يتصوره بفكره فهو مشبه، ومن انتهى إلى التعطيل الصِّ

د  . 643صتشنيف المسامع، .اهـ. السبكي، » فهو معطّل، ومن انتهى إلى موجود واعترف بالعجز عن إدراكه فهو موحِّ
 . 648، صتشنيف المسامع.اهـ. السبكي، » من قال: الله جسم كالأجسام، كفر«: τ* قال الإمام أحمد بن حنبل 
الأسماء مأخوذة من الشريعة واللغة، وأهل اللغة وضعوا هذا الاسم لِما له طول وعرض وسمَك وتركيب وصورة  «:  τ* قال الإمام أحمد بن حنبل  

الشريعة يجَُز أن يسمى جسمًا لخروجه عن معنى الجسمية، ولم يجئ في  فلم  تعالى خارج عن ذلك كله،  الواحد »وتأليف، والله  .اهـ. عبد 
 . 45ص  اعتقاد الإمام المبجّل.التميمي، 

 . 404/ 17، تاريخ مدينة دمشق.اهـ. ابن عساكر، »مهما تصورت ببالك فالله بخلاف ذلك«* قال الإمام ذو النون المصري: 
 . 13، صالعقيدة الطحاوية.اهـ. الطحاوي، »ومن وصف الله بمعنى من معاني البشر فقد كفر«* قال الإمام أبو جعفر الطحاوي: 

البوشنجي:   الحسن  أبو  قال  الصفات«*  منفي  ولا  للذوات  مُشبِهٍ  غير  تعالى  أن الله  تعلم  أن  القشيري.  »التوحيد  القشيرية، .اهـ.    الرسالة 
2/464 . 



11 
 

. البخاري صحيح البخاري (كتاب الإيمان،  »إيمانٌ بالِله ورسولهِِ «: أيُّ العمل أفضل؟ فقال:  صلى الله عليه وسلم الحديث: سُئل رسول الله  

 ). 1/16باب: من قال إن الإيمان هو العمل،  

  



12 
 

 : تكلم على وجود الله. 6س

ولا مكان ولا جهة لا يشبه شيئاً من خلقه، ولا يشبهه شيء من    )2(في وجوده، موجود بلا كيف  )1(الله موجود لا شك

 .)3(خلقه

} [إبراهيم:   ]. 10قال تعالى: {أَفيِ اللهِ شَكٌّ

. البخاري، صحيح البخاري، (كتاب بدء الخلق، باب: ما جاء في قول الله  )4(»كان اللهُ ولمْ يكنْ شيءٌ غيرهُُ «الحديث: 

 ). 3/789]، 27} [الروم:  وَهُوَ الَّذِي يَـبْدَأُ الخْلَْقَ ثمَُّ يعُيِدُهُ وَهُوَ أهَْوَنُ عَليَْهِ تعالى: {

  

 
أي: لا ريب، وهذا العالم دليل على وجود الله. والعالم يشمل السماوات والأرض، وما جُعل في الأرض كالأ�ار والبحار، وهذه الأشياء  )  (1

 تدل على عظيم قدرة الله، لأ�ا لا تصح أن توجد من غير خالق؛ بل لا بد لها من خالق أوجدها بعد عدمها، وهو الله تبارك وتعالى. 
التبصير في .اهـ. الأسفراييني،  »ف الكيف لا يقال له كيفن الأين لا يقال له أين وإن الذي كيَّ إن الذي أيَّ «:  τكما قال سيد� علي  )  (2

 . 162صالدّين، 
وجهه:  *   علي كرم الله  الإمام  عليه كان«وقال  ما  على  الآن  وهو  مكان،  ولا  التميمي،  »كان الله  منصور  أبو  الفِرق، .اهـ.  بين    الفَرق 
 . 287ص
 . 380/ 4إتحاف السادة المتقين، .اهـ. مرتضى الزبيدي، »أنت الله الذي لا يحوك مكان«: τقال الإمام زين العابدين * 
حِكَم الإمام الرفاعي،  .اهـ. أحمد الرفاعي،  »غاية المعرفة بالله الإيقان بوجوده تعالى بلا كيف ولا مكان«:  τقال الإمام أحمد الرفاعي  *  
 . 8ص

 . 56، ص الفقه الأبسط.اهـ. أبو حنيفة، » لا يوصف اللهُ تعالى بصفات المخلوقين«: τكما قال الإمام أبو حنيفة )  (3
 معناه: الله تعالى أزلي لا بداية له، لأنه لو لم يكن قديماً لكان محدَثًا، ولو كان محدَثًا لكان محتاجًا، والمحتاج لا يكون إلهاً. ) (4

أهل الحق يرون الاستدلال على وجود الله تعالى بدليل عقلي، ولو كان إجماليًّا، واجباً، وهذا الدليل الإجمال حاصل لكل مؤمن، ولو لم  *  
و  يعرف ترتيب هذا الدليل، كأن يقال: العالم متغيرّ، وكل متغيرّ حادث، فالعالم حادث، فلا بد له من محدِث، وهذا المحدِث هذا الموجِد ه

يُسمّى الله، فإن من نظر بعقله نظراً صحيحًا يدله على ذلك. والقرءان أرشد إلى الاستدلال العقلي بعدة آ�ت، كقوله تعالى: {وَفيِ    الذي
أنفسكم دليلاً على وجود الله. وذكر لذلك بعض علماء العقيدة مثالاً، وهو أن  21أنَْـفُسِكُمْ أفََلاَ تُـبْصِرُون} [الذار�ت:   ]، أي: أن في 

ذلك  قال: أ� كنتُ بعد أن لم أكن، وما كان بعد أن لم يكن فلا بد له من مُكوِّن، فأ� لا بد لي من مُكوِّن. ويُستنتَج من هذا القول أن  ي
 ى الله. سمَّ الـمُ كوّن هو الـمُ المكوِّن لا يكون شبيهًا لي ولا لشيء ما من الحادثات التي هي مشاركة في الحدوث، وهذا 



13 
 

تُمْ} [الحديد: 7س  ؟ )1(] 4: ما معنى قوله تعالى: {وَهُوَ مَعَكُمْ أيَْنَ مَا كُنـْ

 . )3(وأحمد )2(معناه: الإحاطة بالعلم، قاله الثوري

 ]. 12اللهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ علْمًا} [الطلاق:  قال تعالى: {وَأَنَّ 

الحديثَ: البخاري،    )5(»ا تَدْعُونَ سمَيعًا قريباًكم لا تَدْعُونَ أصَمَّ ولا غائباً، إنمَّ على أنفسِكُم فإنَّ   )4(اربَـعُوا«الحديث:  

 )، معناه: لا يخفى على الله شيء. 2437/ 6صحيح البخاري، (كتاب القدر، باب: لا حول ولا قوة إلا بالله،  

  

 
]. والله تعالى  19 اللهُ} [محمد: ه إِلاَّ هُ لاَ إل ـٰهناك آ�ت محكمات وآ�ت متشابهات، المحكمة معناها واضح جلي، كقوله تعالى: {فاَعْلمْ أنََّ ) (1

. والمتشابه  1/237،  تفسير النسفي]، أي: الأصل الذي يرجع إليه. النسفي،  7أمُُّ الْكِتابِ} [ءال عمران:    قال عن المحكم: {هُنَّ 
 يحتمل أكثر من معنى، فلا يجوز حمل الآ�ت المتشابهة على معنى مخالف للآ�ت المحكمة. 

 . 101/ 10البحر المحيط،  أبو حيان الأندلسي، ) (2
 . 331ص والجماعة،   السُّنَّةشرح أصول اعتقاد أهل اللالكائي، ) (3
 اربعوا أي هوّنوا عليكم، لا تجهدوا أنفسكم. ) (4
 )، معناه: أعلم بكم. 4/402، (مسند أحمد . أحمد، »أقربُ إلى أحدكِم مِن عُنُقِ راحلتِه«تابع الحديث: ) (5

 لا يعلم كل الغيب، الله تعالى أطلعه على بعض الغيب، لكن ليس كل الغيب.  صلى الله عليه وسلم تحذير: الرسول * 
نَ الرُّسُلِ وَمَا أدَْريِ  ] وقال أيضًا: {65 اللهُ} [النمل:  واتِ والأْرَْضِ الْغيَْبَ إلاَّ م ـٰ يَـعْلمُ مَنْ فيِ السَّ قال الله تعالى: {قُل لاَّ  قُلْ مَا كُنتُ بِدْعًا مِّ
} [التوبة:  وَمِنْ أهَْلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى النِّفَاقِ لاَ تَـعْلَمُهُمْ نحَْنُ نَـعْلَمُهُمْ سَنُـعَذِّبُهمُْ ] وقال أيضًا: {9} [الأحقاف:  مَا يُـفْعَلُ بيِ وَلاَ بِكُمْ 

تَنيِ كُنتَ أنَتَ الرَّقيِبَ عَليَْهِمْ وَأنَتَ  {باب  ]، وفي صحيح البخاري (كتاب التفسير،  101 وكَُنتُ عَليَْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فيِهِمْ فَـلَمَّا تَـوَفَّـيـْ
) أنه يؤُخَذ ببعض أصحابه ذات الشمال يوم القيامة فيقول عليه الصلاة والسلام:  1691/ 4]،  117} [المائدة:  عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ 

 ، فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك. »أصحابي«
ى على عبد الله بن أُبيّ المنافق، وهو يعلم نفاقه وكفره، والحق أن  صلَّ   صلى الله عليه وسلم * التحذير من اعتقاد وقع بعض الناس فيه، وهو قولهم: إن النبي  

 اعتقد أنه أسلم، وحكم على الظاهر، لأنه لا يعلم الغيب ولا ما في القلوب، فهو لا يعلم إلا ما علّمه الله.  صلى الله عليه وسلم النبي



14 
 

 : ما هو أعظم الذنوب؟8س

 ، والشرك، معناه: عبادة غير الله. )2(، ومن الكفر الشرك)1(أعظم الذنوب الكفر

رْكَ لَظلُْمٌ عَظِيمٌ َ� بنيََُّ لاَ تُشْركِْ بِاللهَِّ إِ قال تعالى حكاية عن لقمان: {  .)3(]13} [لقمان: نَّ الشِّ

. البخاري، صحيح البخاري، (كتاب  »أنْ تجَْعَل لِله ندًِّا وهوَ خَلَقَكَ «: أيُّ الذنوب أعظم؟ قال:  صلى الله عليه وسلم الحديث: سُئل النبي  

 .)4()2497/ 6المحاربين من أهل الكفر والردة، باب: إثم الز�ة، 

  

 
 )الكفر ثلاثة أنواع: (1

 كفر قولي: كالذي يسب الله أو الأنبياء أو الإسلام. 
 العرش أو أنه ساكن السماء أو أنه في جهة.  كفر اعتقادي: كاعتقاد أن الله جسم أو روح أو أنه جالس على

 كفر فعلي: كإلقاء المصحف في القاذورات أو الدوس على المصحف. 
 ليس كل كفر شركًا، ولكن كل شرك كفر. ) (2
 معناه: أشد الذنوب وأعظمها هو الكفر. ) (3

 ]، معناه: أن الكفر هو أشد الظلم وأعلاه.254الِمُونَ} [البقرة: قوله تعالى: {والْكَافِرُونَ هُمُ الظَّ 
. قال الله  »أنْ تزُانيَ حَليلةَ جارِكَ «، فسُئل: ثم أيّ؟ قال:  »وأنْ تقتلَ ولدَكَ مخافةَ أن يطعمَ معكَ «أيّ؟ قال:    تتمة الحديث: سُئل ثمَّ )  (4

ُ إِلاَّ بِالحْقَِّ وَ تعالى: {  ]. 68} [الفرقان: لاَ يَـزْنوُنَ وَالَّذِينَ لاَ يدَْعُونَ مَعَ اللهَِّ إِلهَاً آَخَرَ وَلاَ يَـقْتُـلُونَ النَّـفْسَ الَّتيِ حَرَّمَ اللهَّ



15 
 

 : ما معنى العبادة؟ 9س

 .)2(أقصى غاية الخشوع والخضوع، كما قالها الحافظ السبكي )1(العبادة

 ]. ٢٥الأنبياء/[ أََ� فاَعْبُدُونِ}هَ إِلاَّ قال تعالى: {لاَ إلِ ـٰ

  

 
  مجرد الطاعة أو الاستغاثة أو التوسل أو مجرد النداء، كما تقول المشبهة   �اية التذلل، أعُبّدُ الطريق أذللّها، وليس معناها العبادة في اللغة:  )  (1

العبادة   أو ولي إكرامًا للمتوسَّل به. ولو كان معنى  نبيرة بذكر اسم ضم نفاة التوسل. التوسل هو الطلب من الله حصول منفعة أو اندفاع
 كما يقولون لكان كل من يرجو أو يطيع غير الله كافراً. 

 . ولو كان التوسل عبادة لغير الله لكان النبي على زعمهم يعُلّم الشرك
 عن بعض اللغويين في تعريف العبادة:  ) وهاك نقولاً (2

 . 3/273منظور، لسان العرب،   . ابن ـ العبادة في اللغة: الطاعة مع الخضوع » اهنىالزَّجَّاج: «ومع
 . 1/415،  المفردات في غريب القرءانالراغب الأصفهاني،  .ـأبو القاسم الأصفهاني في المفردات: «العبادة غاية التذلل» اه

 . 389، ص المصباح المنيرالفيومي،  .ـالفيومي: «عبدت الله أعبده عبادةً، وهي الانقياد والخضوع » اه
  نخصّك بالعبادة   :أي  ]،5الفاتحة:  كَ نَـعْبُدُ} [{إِ�َّ   لقوله تعالى:  الحافظ الفقيه النحوي المفسر علي بن عبد الكافي السبكي في تفسيره

 . 1/10  ،فتاوى السبكيهي أقصى غاية الخضوع والتذلل. السبكي،  التي
حكاية عن    * والذي أدى بالوهابية إلى تكفير المسلمين المتوسلين بالأنبياء والأولياء هو جهلهم بمعنى العبادة السابق بيانه، فحملوا قوله تعالى

 ] فحملوها على أهل الإيمان زوراً وبهتاً�. 3} [الزمر:  مَا نَـعْبُدُهُمْ إِلاَّ ليُِـقَربِّوَُ� إِلىَ اللَّـهِ زلُْفَىالمشركين: {



16 
 

 : هل �تي الدعاء بمعنى العبادة؟ 10س

 نعم.

اَ أدَْعُو رَبيِّ قال تعالى: { فَلاَ تدَْعُوا مَعَ اللَّـهِ ، وقال تعالى: {)1(]، معناه أعبد الله20} [الجن:   وَلاَ أشُْركُِ بهِِ أَحَدًاقُلْ إِنمَّ

 . ]18} [الجن: أَحَدًا

العبادةُ   إنَّ «الحديث:   الدعاء،  )2(»الدُّعاء هو  المفرد، (باب: فضل  البخاري، الأدب  العبادة هنا  185/ 1.  )، ومعنى 

 الحسنات.

  

 
]، معناه: اعبدوني أثبكم على طاعتي. النسفي،  60أتت كلمة الدعاء هنا بمعنى العبادة. قوله تعالى: {ادْعُونيِ أَسْتَجِبْ لَكُمْ} [غافر:  )  (1

 . 218/ 3تفسير النسفي، 
] وقوله تعالى:  13} [الحج:  يدَْعُو لمََنْ ضَرُّهُ أقَـْرَبُ مِنْ نَـفْعِهِ * إن جهل الوهابية بمعنى الدعاء الوارد في القرءان في مواضع كقوله تعالى: {

] أدّى بهم ليظنوا أن هذا الدعاء هو مجرد النداء، ولم يعلموا أن 5} [الأحقاف:  وَمَنْ أَضَلُّ ممَِّن يدَْعُو مِن دُونِ اللَّـهِ مَن لاَّ يَسْتَجِيبُ لهَُ {
أحد   معناه هنا العبادة التي هي غاية التذلل، فإن المفسرين قد أطبقوا على أن ذلك الدعاء هو عبادتهم لغير الله على هذا الوجه، ولم يفسره

 يكفِّرون من يقول: � رسول الله أو � علي أو � جيلاني أو نحو هذا، من اللغويين والمفسرين بالنداء، لذلك صار هؤلاء 
  النداء هو عبادة لغير الله، ألم يعلم هؤلاء أن القرءان والحديث لا يجوز  في غير حالة حضورهم، في حياتهم وبعد وفاتهم، ظنًّا منهم أن هذا 

  . 1/536، باب ما يقول الرجل إذا خدرت رجله،  الأدب المفرد  تفسيرهما بما لا يوافق اللغة، وماذا يقول هؤلاء فيما رواه البخاري في
لهذا النداء أو ماذا يفعلون؟    له: «اذكر أحب الناس إليك»، فقال: «� محمد»، فهل يكفرونه   أنه خَدِرَتْ رجله، فقيل  ر  عن ابن عم

�صر الألباني أحد مراجع الوهابية    هل يحكمون عليه أنه وضع في كتابه الشرك ليعمل به؟ وعلّق عليه   وماذا يقولون في إيراد البخاري لهذا؟
 الألباني ليس من أهل التحقيق والعلم، وليس محدّثًا.  بأنه ضعيف وليس شركًا، مع أن

 . الخدر مرض شبه التشنج، وليس ما يسمى عند العامة «التنميل» *
  فالدعاء من أعظم أنواع العبادة، بمعنى ما يتقرب به   -   اء اللغةمعل   كما عرّف بذلك- الحديث أن الدعاء الذي هو الرغبة إلى الله  نى) مع(2

  ى الدعاء، فهذا من العبادة التي هي أحد إطلاقَي لفظ لمشتملة ع  إلى الله، لأن الصلاة التي هي أفضل ما يتُقرب به إلى الله بعد الإيمان
لأن العبد    ق راجع إلى تعريف العبادة العام الذي هو غاية التذلل،لاالإط  ، كإطلاقها على انتظار الفرج، وهذا الشرعفي عُرف أهل    العبادة

تطلق من باب الحقيقة   رة، فقد تذلل له غاية التذلل. ثم من المعلوم أن العبادة ضوالم عندما يدعو الله تعالى راغبًا إليه، بما أنه خالق المنفعة 
:  صلى الله عليه وسلمكقوله    بمعنى الحسنة،  صلى الله عليه وسلم  فعل ما يتقرب به إلى الله، وقد وردت فيما صح عن رسول الله  الشرعية المتعارفة عند حملة الشريعة على

المعروف والإحسان    والصيام وعمل  من أفضلها، أي حسنة يتقرب بها إلى الله، وبهذا المعنى الصدقة  :أي،  »وأفضلُ العبادةِ انتظارُ الفَرَجِ «
، والطبراني في  )565/ 5وغير ذلك،    كتاب الدعوات، باب في انتظار الفرج(  السننأخرجه الترمذي في    إلى الناس، وهذا شائع كثيراً. 

 . )101/  10(، المعجم الكبير



17 
 

 : هل �تي الدعاء بغير معنى العبادة؟ 11س

 نعم.

 .)1(]63[النور:  }مْ كَدُعَاءِ بَـعْضِكُمْ بَـعْضًالاَ تجَْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَـيـْنَكُ قال تعالى: {

  

 
،  هلاأع : «� محمد» في وجهه في حياته بعد نزول الآية المبينةصلى الله عليه وسلمنداؤه    غير العبادة، حُرّمنى) من هذه الآية نستدل على أن الدعاء �تي بمع(1

تشريفًا له. النسفي،    حجراته: «� محمد، اخرج إلينا»، فحرَّم الله تعالى ذلك في وجهه،  وكان سبب تحريم ذلك أن قومًا جفاة �دوه من وراء
 . 522/ 2، تفسير النسفي

مَّ إني أسألُك وأتوجَّه إليك  اللَّهُ أن يقول: «  صلى الله عليه وسلمفعلَّمه الرسول    أن يدعو له بالشفاء،  صلى الله عليه وسلم* وأما توسل الأعمى الذي طلب من الرسول  
 بنبيّنِا 

  . صلى الله عليه وسلم ، وفي حياته  صلى الله عليه وسلمفكان هذا دعاء في غير حضرة الرسول  ، محمدٍ نبيِّ الرحمةِ، � محمدُ، إني أتوجَّه بكَ إلى ربّ عزَّ وجلَّ في حاجتي»
 ). 18،  9/17(المعجم الكبير،  الطبراني،  ).184،  183/ 1(، يرالمعجم الصغ الطبراني،



18 
 

 : ما حكم نداء نبي أو ولي ولو كان غائباً أو طلب شيء منه لم تجَْرِ به العادة؟ 12س

إشراكًا بالله؛ وقد ثبت أن بلال بن    »� رسول الله« يجوز ذلك، لأن مجرد ذلك لا يعدُّ عبادة لغير الله، وليس مجرد قول:  

. البيهقي، دلائل  »� رسول الله، اسْتَسْقِ لأمتك فإ�م قد هلَكوا«، قال:  τمادة، أ�م عمر  عامَ الرَّ   صلى الله عليه وسلم أتى قبر النبي    )1(زَنيالـمُ الحارث  

 ولا غيره؛ بل استحسنوا فعله.  τ، فلم ينُكر عليه عمر )2(النبوة، وغيره

مُْ إِذ ظَّلَمُوا أنَفُسَهُمْ جَاءوُكَ فاَسْتَـغْفَرُوا اللَّـهَ وَاسْتَـغْفَرَ لهَمُُ الرَّسُولُ لوََجَدُوا اللَّ قال تعالى: {  } [النساء:  ـهَ تَـوَّابًا رَّحِيمً وَلوَْ أَ�َّ

64[)3(. 

ل إذا  رج، الأدب المفرد، (باب ما يقول ال)5(عندما خدرت رجله. البخاري  )4(»� محمد«قال:    وثبت أن ابن عمر  

  ).536/ 1خَدِرت رجله،  

 
 وغيرهُ من الصحابة، لكنهم استحسنوا فعله.  τبلال بن الحارث صحابي، وهو ثقة، ولو كان ذلك الفعل غير جائز لأنكره عمر ) (1
البيهقي في  )  (2 النبوةرواه  ،  » البداية والنهاية«، وابن كثير في  117/ 11،  فالمصنَّ ، بإسناد صحيح، وابن أبي شيبة في  47، صدلائل 

 . 115/ 4 »فتح الباري«ح بصحة سنده، وكذا الحافظ ابن حجر العسقلاني في  ، وصرَّ 92،  7/91
 ليس في هذه الآية تخصيص بأن يكون ذلك في حال حياته. ) (3
 هْ لي إلى الله في شفائي من شلل رجلي، هذا استغاثة. معناه � محمد، توجَّ  »� محمد«قوله: ) (4
 ونقله أيضًا: ) (5

 . 260، ص»الأذكار«النووي في  .1
 . 72، ص »عمل اليوم والليلة«ابن السني في  .2
 . 17/143، »تهذيب الكمال«المزي في  .3
 . (وهو زعيمهم في تحريم التوسل والتبرك).173ص »الكلم الطيب «ابن تيمية في  .4
 . 369ابن الجعد في مسنده، ص  .5

 ). 2/672(كتاب تواريخ المتقدمين من الأنبياء والمرسلين،   المستدرك، مع أنه لم يكن قد خُلق. الحاكم،  صلى الله عليه وسلم* ءادم توسل بالنبي  
(كتاب الصلاة، باب فضل السجود والحث   صحيحه* من جملة الدليل على جواز طلب ما لم تجَْزِ به العادة بين الناس: ما رواه مسلم في  

، فطلب »سَلْنيِ «من باب حُب المكافأة:  صلى الله عليه وسلم، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلمخدم رسول الله  τ) من أن ربيعة بن كعب الأسلمي 1/253عليه، 
، بل قال له من باب  صلى الله عليه وسلم، فلم ينكر عليه رسول الله  »أسألك مرافقتك في الجنة«أن يكون رفيقه في الجنة، قال له:    صلى الله عليه وسلممن رسول الله  

 . »فأعِنيّ على نفسِكَ بكثرةِ السُّجودِ «له:  صلى الله عليه وسلم، فقال النبي »هو ذاك«، فقال الصحابي: »أو غيرُ ذلك؟«التواضع: 
حين طلبت منه عجوز من بني إسرائيل أن تكون معه في الجنة، لم ينكر عليها ذلك، روى ذلك عنه ابن حبان في   υوكذلك سيد� موسى 

 ). 68، 67/ 2، (كتاب الرقائق، ذكر الخبر الدال على أن على المرء أن لا يتعاض عن أسباب الآخرة [...]، صحيحه
 فمِن أين لابن تيمية واتباعه أن يبنوا قاعدة باطلة فاسدة، قولهم: طلب ما لم تجَْرِ به العادة من غير الله شرك؟! 



19 
 

 : بينّ معنى الاستعانة والاستعانة مع الدليل. 13س

 وأشمل. )1(الاستغاثة هي طلب الغوث عند الضيق، والاستعانة أعم

 .)2(]45لاَةِ} [البقرة: برِْ وَالصَّ قال تعالى: {وَاسْتَعيِنُوا بِالصَّ 

  بموسى ثمَّ  بآدمَ ثمَّ  )3(الشمسَ تدنو يومَ القيامةِ حتى يبلغَ العرقُ نصفَ الأذنِ، فبيناهمْ كذلك استغاثوُا إنَّ «الحديث: 

 ). 2/536، (كتاب الزكاة، باب من سأل الناس تكثراً، صحيح البخاري . البخاري،  »صلى الله عليه وسلمبمحمدٍ 

 ع اعتقاد أنه لا ضار ولا �فع على الحقيقة إلا الله. مبغير الله جائزة، لكن  )4(وفي هذا دليل على أن الاستعانة

  

 
 الاستعانة تكون في حال الضيق وغير الضيق. ) (1
وكذلك في قصة أصحاب الغار الثلاثة الذين دعوا الله متوسلين بصالح أعمالهم، ففرج الله عنهم الصخرة التي سدت فم الغار عليهم.  )  (2

).  3/1278]،  9قيِمِ} [الكهف:  أَصْحَابَ الْكَهْفِ وَالرَّ   ، (كتاب أحاديث الأنبياء، باب {أمَْ حَسِبْتَ أنََّ صحيح البخاريالبخاري،  
 فإذا كان التوسل بالعمل الصالح جائزاً، فكيف لا يصح بالذوات الفاضلة؟! 

 .»استغاثوا بآدمَ «الوهابي يقول: مجرد الاستغاثة غير جائزة. نقول: في الحديث: ) (3
قال:    صلى الله عليه وسلموالنبي   مغيثاً،  المطر  مُغيثاً  هُمَّ اللَّ «سمى  غيثاً  داود،  »اسْقِنا  أبو  داود.  أبي  اليدين في  سنن  رفع  الاستسقاء، باب  (كتاب   ،

 )، بالإسناد الصحيح، يعني بإذن الله يغيث. 371،  370/ 2الاستسقاء، 
، (كتاب الصلاة،  صحيح البخاريبعد موته. البخاري،    صلى الله عليه وسلمنفع أمة محمد    υإذا قيل: الأنبياء لا ينفعون بعد موتهم. نقول: موسى  

 ). 1/134باب كيف فرضت الصلوات في الإسراء،  
، (كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب  صحيح مسلم. مسلم، »واللهُ في عَوْنِ العَبدِ ما كان العبدُ في عونِ أخيهِ «في الحديث:  )  (4

 ). 2074/ 4فضل الاجتماع على تلاوة القرءان، 
 . 383، ص شفاء السقام* أكّد الحافظ تقي الدّين السبكي أن التوسل والتشفّع والاستغاثة والتوجه والتجوّه بمعنى واحد. السبكي، 



20 
 

 بياء.: تكلم على التوسل بالأن14س

ل  مضرة من الله بذكر نبي أو ولي إكرامًا للمتوسَّ   )2(منفعة أو اندفاع  )1(يجوز التوسل بهم بالإجماع، والتوسل هو طلب جلب

 ، والنافع على الحقيقة. )3(به، مع اعتقاد أن الله هو الضار

 .)4(]35قال الله تعالى: {وَابْـتَـغُوا إليَْهِ الْوَسِيلَةَ} [المائدة: 

الله بصره إليه. الطبراني،    ، فردَّ صلى الله عليه وسلم م الأعمى أن يتوسل به، ففعل الأعمى في غير حضرة النبي  علَّ   صلى الله عليه وسلم الحديث: الرسول  

 . )5()، وصحّحه184،  183/ 1)، والصغير (18، 17/ 9( المعجم الكبير

 
 ارزقني مالاً حلالاً، ارزقني أولادًا صالحين.  هُمَّ مثال على جلب منفعة: اللَّ ) (1
 ارفع البلاء عن فلان.  هُمَّ مثال على اندفاع مضرة: اللَّ ) (2
علمنا   صلى الله عليه وسلمالضار والنافع على الحقيقة هو الله، فنحن نتوسل بالنبي أو الولي، ولكن الطلب من الله. الله جعل الدنيا على الأسباب. والنبي ) (3

 التوسل في حديث الأعمى، والله تعالى هو الذي أظهر المعجزات على أيدي الأنبياء، وهو الذي رد للأعمى بصره. 
بات، يحقق الله لكم مطالبكم بهذه الأسباب، كل شيء يقربّكم إلى الله فاطلبوه، يعني هذه الأسباب، اعملوا الأسباب فيُحقق الله لكم المسبَّ )  (4

  صلى الله عليه وسلم  معناه بالأعمال الصالحة، فإذا جاز التوسل بالمفضول جاز التوسل بالأفضل من باب أولى، لأن الأعمال الصالحة مخلوقة، والرسول
 أفضل المخلوقات على الإطلاق. 

النبي  )  (5 يرفع إلى  الصحابي، كما هو مقرر في كتب الاصطلاح.    صلى الله عليه وسلمولفظ الحديث عند علماء الحديث يطلق على ما  وما يوقف على 
 . 1/29،  تدريب الراويالسيوطي، 

في الجبن الذي �تي به المجوس، وكان من عاداتهم أن يستعملوا في الجبن أنفحة الميتة.    τوقد أطلق الإمام أحمد لفظ الحديث على أثر لعمر  
 . 633ص جامع العلوم والحكم، ابن رجب، 

 * وممن صحح حديث الأعمى: 
 . 283، 1/272،  »الترغيب والترهيب«المنذري في 

 (وهو المشهور في تحريم التوسل والتبرك).  156،  155، ص»قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة«وابن تيمية (المجسم) في كتابه المسمى 
 . 435  – 433، ص »القول البديع«والسخاوي في 

  ، المستدرك)، والحاكم في 442، 441/ 1، (كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، باب ما جاء في صلاة الحاجة، السنن* ورواه ابن ماجه في 
 )، وغيرهم كثير. 569/ 5،  119، (كتاب الدعوات، باب السنن)، والترمذي في 1/458(كتاب صلاة التطوع،  

من    يَّ أعمالُكم، فما رأيتُ لدَثُ لكم، ووفاتي خيرٌ لكم، تعُرَضُ عويحُ   دِثونَ «حياتي خيرٌ لكم، ومماتي خيرٌ لكم، تحُ * ورد في الحديث:  
 من استغفاره بعد مماته،  صلى الله عليه وسلمباب ما يحصل لأمته (، مجمع الزوائد ». الهيثمي، خيرٍ حمِدتُ اللهَ، وما رأيتُ مِن شرٍّ استغفرتُ لكم 

 الصحيح. ، ورجاله رجال ) 309،  308/ 5( مسند البزار،. والبزار، )9/ 24
  مماته، في حضرته وفي غير حضرته، وليس الأمر كما يقول ابن تيمية،   في حياته وبعد   صلى الله عليه وسلمفهذا الحديث حجةٌ في جواز التوسل بالرسول  

ا أن  . وبم156،  155، ص قاعدة جليلة في التوسل والوسيلةى  المسمّ   فإنه قال: لا يجوز التوسل إلا بالحي الحاضر. ابن تيمية، الكتاب 
  ومنشأ .  83، أنواعه وأحكامه  التوسلى  في القَدْر الموقوف من الحديث. الألباني، الكتاب المسمّ   الألباني يتبعه في هذا الشذوذ فقد طعن 



21 
 

 ........................................................................................................   

 
لم يبلغ مرتبة الحافظ ليس له التصحيح والتضعيف،    هو مجاوزته حدَّه، حيث لم يقف عند نصوص علماء الحديث أن من  هذا الخبط للألباني 

 بالوضع.  وكذا الحكم
  ى وصلَّ   بل ذهب إلى الميضأة فتوضأ  ؛صلى الله عليه وسلملم يكن بحضور الرسول    صلى الله عليه وسلمالله    بالصيغة التي علَّمه رسول  صلى الله عليه وسلم * ثم إن توسل الأعمى بالني محمد  

عثمان بن    لم يفارق مجلسه، لقول راوي الحديث الصحابي   صلى الله عليه وسلم، والني  صلى الله عليه وسلم  ، ثم دخل على النبيصلى الله عليه وسلمودعا باللفظ الذي علَّمه رسول الله  
 .اهـ. »قنا ولا طال بنا المجلس حتى دخل علينا الرجل وقد أبصرفواللهِ، ما تفرَّ «: τ حنيف

في غير حضرته، أنه قد ثبت النهي عن    »� محمد«، وأنه قال:  صلى الله عليه وسلمومما يدل أيضًا على أن توسل هذا الأعمى كان في غير حضرة النبي  
نَكُمْ كَدُعَاءِ بَـعْضِكُمْ بَـعْضًاباسمه في وجهه، وذلك بقوله تعالى: {لاَّ   صلى الله عليه وسلم نداء الرسول محمد   ] كما  63} [النور:   تجَْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَـيـْ

 م.تقدَّ 



22 
 

 : تكلم على التوسل بالأولياء:15س

 يجوز التوسل بهم، ولا يعرف في ذلك مخالف من أهل الحق، سلفًا وخلفًا.

، (كتاب الاستسقاء، باب صحيح البخاري: البخاري صلى الله عليه وسلم وإ� نتوسل إليك بعمّ نبينّا «قائلاً:  عمر توسل بالعباس 

 . )1()342/ 1سؤال الناس الإمام الاستسقاء إذا قحطوا، 

  

 
كثيراً من المباحات، فهل دل تركه    صلى الله عليه وسلمفي ذلك الموضع ليس فيه دلالة على المنع، فقد ترك النبي    صلى الله عليه وسلمللتوسل بالنبي    τتَـرْكُ سيد� عمر  )  (1

يُستفاد  «على حرمتها! فقد ذكر العلماء في كتب الأصول أن ترك الشيء لا يدل على منعه. قال ابن حجر العسقلاني عقب هذه القصة:  
 . 119/ 4، فتح الباري.اهـ. ابن حجر العسقلاني، »من هذه القصة استحباب الاستشفاع بأهل الخير والصلاح وأهل بيت النبوة 

 من أهل الصلاح ممن ترُجى بركته.  صلى الله عليه وسلمبفعله ذلك أن يبينّ جواز التوسل بغير النبي  τوقد أراد سيد� عمر 
بعد وفاته، فقد كان الشافعي �تي قبر أبي حنيفة متبركًّا داعياً الله بحاجة فلا يبعد الوقت حتى    ل بأبي حنيفة  كذلك الشافعي توسَّ   *

إني لأتبرك بأبي حنيفة، وأجيء إلى قبره كل يوم [يعني زائراً]، فإذا عرَضَت لي حاجة صليت ركعتين وأتيت إلى قبره  « تقضى؛ ونص الشافعي:  
. والخطيب البغدادي هو  1/445،  تاريخ مدينة السلام.اهـ. الخطيب البغدادي،  »وسألت الله الحاجة عنده، فما تبعد عني حتى تقُضى

 . 94، 1/93،  تدريب الراويالذي قيل فيه: إن المؤلفين في كتب الحديث درايةً عِيالٌ على كتبه، السيوطي، 



23 
 

 : بينّ معنى حديث الجارية. 16س

 ، ومَن جرى على تصحيحه فليس معناه عنده أن الله ساكن السماء. )1(الحديث مضطرب

 
: هو ما اختلف راويه فيه فرواه على وجه، ومرة على وجه ءاخر مخالف له، وبعبارة أخرى: هو ما اضطرب فيه  الحديثالمضطرب من  )  (1

راو�ن فأكثر، فرواه كل واحد على وجه مخالف للآخر. ثم الاضطراب قد يكون في المتن، وقد يكون في السند، وإنما يُسمى مضطربًا إذا  
بحيث لم تترجح إحداهما على الأخرى، أما إذا ترجحت إحداهما بكون راويها أحفظ أو أكثر  تساوت الروايتان المختلفتان في الصحة،  

صحبة للمروي عنه أو غير ذلك من وجوه الترجيح، فإنه لا يطلق على الوجه الراجح وصف الاضطراب ولا له حكمه. والحكم حينئذٍ  
 ويه أو رواته. للوجه الراجح. والاضطراب موجب لضعف الحديث، لإشعاره بعدم ضبط را 

* بيان اضطراب حديث الجارية: الحديث في مسلم (كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب تحريم الكلام في الصلاة ونسخ ما كان من  
، فأتاه  »ائتِني بها«فسأله عن جارية له قال: قلت: � رسول الله، أفلا أعُتِقُها؟ قال:    صلى الله عليه وسلم) أن رجلاً جاء إلى رسول الله  381/ 1إباحة،  

، فليس بصحيح  »أعتِقْها فإ�ا مؤمنةٌ «، قالت: أنت رسول الله، قال:  »مَنْ أَ�؟ «، قالت: في السماء، قال:  » أينَ الله؟ُ«بها فقال لها:  
 لأمرين: 

، فأشارت إلى السماء، وبلفظ:  »أين الله؟«، فقالت: الله، وبلفظ: »مَنْ ربُّك؟«للاضطراب: لأنه رُوي بهذا اللفظ، وبلفظ الأمر الأول: 
شرح التبصرة والتذكرة،  ، قالت: نعم. زين الدّين العراقي،  »أتشهدينَ أنيّ رسولُ اللهِ؟«، قالت: نعم، قال:  »أتشهدينَ أن لا إله إلا الله؟«
1/290. 

بالإسلام،   »الله في السماء«مخالفة للأصول، لأن من أصول الشريعة أن الشخص لا يحُكَم له بقول:  » أين الله؟«: أن رواية الأمر الثاني
أمُرتُ أنْ أقُاتلَ  «لأن هذا القول مشترك بين اليهود والنصارى وغيرهم، وإنما الأصل المعروف في شريعة الله ما جاء في الحديث المتواتر:  

لاَةَ . البخاري، صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب {فإَِنْ تَابوُا وَأقَاَمُوا الصَّ »الناسَ حتىّ يَشهدوا أن لا إله إلا اللهُ وأنيّ رسولُ اللهِ 
، كتاب الإيمان، باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا  صحيح مسلم . مسلم، 1/17]،  5كَاةَ فَخَلُّوا سَبيلَهُمْ} [التوبة:  وءاَتَـوْا الزَّ 

 . 239، 2/238، فيض القدير. رواه خمسة عشر صحابيًّا. المناوي، 53/ 1الله محمد رسول الله، 
 موافق للأصول.   » أتشهدينَ «):  5/1129ولفظ رواية مالك في الموطأ (كتاب العتق والولاء، باب ما يجوز من العتق في الرقاب الواجبة،  

إلى ءاخره، مردودة مع إخراج مسلم لها في كتابه.    »في السماء« ، فقالت:  »أين الله؟«* فإن قيل: كيف تكون رواية مسلم في صحيحه:  
 وكل ما رواه مسلم موسوم بالصحة؟ 

ها علماء الحديث، ذكرها المحدّثون في كتبهم، كحديث (كتاب الإيمان، باب بيان  فالجواب: أن عددًا من أحاديث مسلم في صحيحه ردَّ 
فه الحافظ السيوطي.  ، ضعَّ »أبي وأباكَ في النارِ  إنَّ «قال لرجل:  صلى الله عليه وسلم) أن الرسول 191/ 1أن من مات على الكفر فهو في النار [...]، 

عطى  ) فيه أنه يُ 4/2119. وحديث (كتاب التوبة، باب قبول توبة القاتل وإن كثر قتله، 215، 214/ 2الحاوي للفتاوي، السيوطي، 
. وكذلك (كتاب  20/365،  فتح الباريكل مسلم يوم القيامة فداء له من اليهود والنصارى. ضعّفه البخاري، ابن حجر العسقلاني،  

، فكانوا لا  وأبي بكر وعمر  صلى الله عليه وسلم) حديث أنس: صليّت خلف رسول الله  299/ 1الصلاة، باب حجة من قال لا يجهر بالبسملة،  
 . 2/75، السنن الكبرى، ضعّفه الشافعي. البيهقي، »بسم الله الرحمن الرحيم«يذكرون 

  * فحديث الجارية على ظاهره باطل، لمعارضته الحديث المتواتر المذكور، وما خالف المتواتر فهو باطل إن لم يقبل التأويل، اتفق على ذلك 
 المحدثون والأصوليون. 

 عالي القدر جدًّ.  »في السماء«سؤال عن تعظيمها لله، وقولها:  » أين الله؟«لكن بعض العلماء أوّلوه على هذا الوجه، قالوا: معنى  



24 
 

 ........................................................................................................  

  

 
أحدكّم إذا قامَ    إنَّ «قال:   صلى الله عليه وسلم ) أن النبي  159/ 1حج البزاق باليد من المسجد،  باب  (أبواب المساجد،   الصحيحوقد روى البخاري في  

. وهذا  »أحدكُم قِبَلَ قِبلتِهِ ولكنْ عنْ يسارهِِ أو تحتَ قدميهِ   ه بينَهُ وبينَ القبلةِ، فلا يَـبـْزُقَنَّ ربَّ   إنَّ   –أو    –ه  ه ينُاجِي ربَّ في صلاتهِِ فإنَّ 
قال:   صلى الله عليه وسلمأن رسول الله  τ) أيضًا عن أبي موسى الأشعري 374/ 32الحديث أقوى إسنادًا من حديث الجارية. وأخرج أحمد في مسنده ( 

 . »الذي تدعُونَ أقربُ إلى أحدكِم مِن عُنُقِ راحلتِهِ   ا تدعونَ سميعًا قريباً، إنَّ ولا غائباً، إنمَّ   اربعُوا على أنفسكم، فإنكم ما تَدْعُونَ أصمَّ «
يقُالُ للمعترِض: إذا أخذت حديث الجارية على ظاهره، وهذين الحديثين على ظاهرهما، لبَطل زعمك أن الله في السماء، وإن أوّلت هذين  

، ويصدق عليك قول الله في اليهود: {أفََـتُـؤْمِنُونَ ببَِـعْضِ الْكِتاَبِ  -أي: بقول بلا دليل    –الحديثين ولم تؤوّل حديث الجارية فهذا تحكُّمٌ  
 ]. 85وَتَكْفُرُونَ ببَِـعْضٍ} [البقرة:  

]؟ فإن أوّلته، فلمَ لا تؤوّل حديث الجارية؟! وقد جاء في  115وَجْهُ اللهِ} [البقرة:    * وكذلك ماذا تقول في قوله تعالى: {فأَيَْـنَمَا تُـوَلُّوا فَـثمََّ 
ر الوجه بالقِبلة، أي: بصلاة النفل في السفر على الراحلة. الطبري، تفسير  . ففسَّ »قبِلة الله«تفسير هذه الآية عن مجاهد تلميذ ابن عباس:  

 . 459/ 2الطبري، 
 . 145.اهـ. الغزالي، قواعد العقائد، ص»وأنه سبحانه ليس مختصًّا بجهة ولا مستقرًّا على مكان«* قال أبو حامد الغزالي: 



25 
 

 

، أي:  »في السماء«سؤال عن المكانة لا عن المكان. معناه: ما اعتقادكِ من التعظيم في الله؟ وقولها:    »أين الله«وقول:  

 سألها عن المكان، ولا اعتقاد أ�ا قصدت أن الله ساكن السماء.  صلى الله عليه وسلم رفيع القدر جدًّا، ولا يجوز اعتقاد أن الرسول  

 ]. 11قال تعالى: {ليَْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ} [الشورى: 

(كتاب بدء الخلق، باب ما جاء في قول الله  صحيح البخاري،  . البخاري.  »كان اللهُ ولم يكن شيءٌ غيرهُ«الحديث:  

 ). 3/789]، 27} [الروم:  وَهُوَ الَّذِي يَـبْدَأُ الخْلَْقَ ثمَُّ يعُيِدُهُ وَهُوَ أهَْوَنُ عَليَْهِ تعالى: {

 ). 162، (ص التبصير في الدّين. الأسفراييني، »لا يقُال: أين الله، لمن أيّن الأينَ «قال الإمام علي كرم الله وجهه: 

كان الله تعالى ولا مكان، قبل أن يخلق الخلق، وكان الله تعالى ولم يكن أين ولا  «:  »الفقه الأبسط«وقال أبو حنيفة في  

 .)1(الفقه الأبسط.اهـ. أبو حنيفة، »خَلْق ولا شيء

  

 
 . 57أبو حنيفة، الفقه الأبسط، ص) (1



26 
 

 : حكم ساب الله أنه كافر، بينّ ذلك مع الدليل. 17س

 أو مازحًا أو غير منشرح الصدر.  )1(نقل القاضي عياض الإجماع على أن ساب الله كافر، ولو كان غاضباً

تُمْ تَسْت ـَقال تعالى: { اَ كُنَّا نخَوُضُ وَنَـلْعَبُ قُلْ أبَِاللهَِّ وَآََ�تهِِ وَرَسُولهِِ كُنـْ   ) لاَ تَـعْتَذِرُوا قَدْ 65هْزءِوُنَ ( وَلئَِنْ سَألَْتَـهُمْ ليََـقُولُنَّ إِنمَّ

 . )2(]66،  65[التوبة:  }كَفَرْتمُْ بَـعْدَ إِيماَنِكُمْ 

،  سنن الترمذي. الترمذي،  )3(»مُ بالكلمةِ لا يرَى بها بأسًا يهَوِي بها سبعينَ خريفًا في النارِ الرجلَ ليَتكلَّ   إنَّ «الحديث:  

  ).557/ 4(كتاب الزهد، باب فيمن تكلم بكلمة يضحك بها الناس، 

 
. إذا قيل: إن كان غاضباً لا يكفر. نقول: أنت تستدرك على الله، والقاعدة:  832ص  الشفا بتعريف حقوق المصطفى،القاضي عياض،  )  (1

كل شرط ليس في كتاب الله ولا في سُنَّة رسول الله فهو باطل ولو كان مائة شرط، كما ورد عن النبي عليه الصلاة والسلام. البخاري،  
 ).756/ 2(كتاب البيوع، باب البيع والشراء من النساء، صحيح البخاري، 

  صحيح البخاري، . البخاري، »لا تغضبْ «، فردّد مراراً، قال: »لا تغضبْ «: � رسول الله، أوصني، قال: صلى الله عليه وسلم* الحديث: قال رجل للنبي 
 ، وليس عذراً للكفر وسائر الحرام. صلى الله عليه وسلم). فترك الغضب وصية رسول الله 2267/ 5(كتاب الأدب، باب الحذر من الغضب،  

قال القاضي أبو بكر بن العربي: لا يخلو أن يكون ما قالوه من ذلك جدًّا أو هزلاً، وهو كيفما كان كفرٌ، فإن الهزل بالكفر  «قال القرطبي:  )  (2
ولو غضب على ولده أو غلامه، فضربه «. وقال النووي:  10/290تفسير القرطبي،  .اهـ. القرطبي،  »كفر، لا خلاف فيه بين الأمة

 . 10/68، روضة الطالبين. النووي، »ضربًا شديدًا، فقال رجل: ألست بمسلم؟ فقال: لا، متعمَدًا، كفر
إذا قيل: ليس معناه أنه كفر، فالجواب: ما جاء في صحيح مسلم (كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب في شدة حر �ر جهنم [...]،  )  (3

إذ سمعنا وَجْبة (الوجبة بفتح الواو والموحدة بينهما جيم ساكنة: الهدَّة، وهي    صلى الله عليه وسلمقال: كنا مع رسول الله    τ) عن أبي هريرة  4/2184
هذا حجرٌ رمُيَ بهِ في النارِ منذُ  «، قلنا: الله ورسوله أعلم، قال:  »أتدرونَ ما هذا؟«:  صلى الله عليه وسلمشدة صوت وقع الشيء الثقيل)، فقال النبي  

 . »سبعينَ خريفًا، فهوَ يهَوي في النارِ الآنَ، حتى انتهى إلى قعرهِا
 فإذا قيل: هل بمجرد وصوله إلى قعرها يكون من الكفار؟ 

نقول: الويل وادٍ في جهنم قعره أربعون عامًا، لا يصله عصاة المسلمين، كما رواه الحاكم في المستدرك، (كتاب التفسير، تفسير سورة 
). فإذا كان لا يصل إلى أربعين سنة، فكيف إلى سبعين، وهي �اية قعر جهنم، كما في حدث مسلم في صحيحه الآنف  2/551المدثر،  

] أي هناك مستقرهم، وهو خاص 145ارِ} [النساء:  رْكِ الأَْسْفَلِ مِن النَّ الْمُناَفِقينَ فيِ الدَّ   قول في المنافقين: {إِنَّ الذكر. وكذلك الله ي
بالكفار، فلا يصله عصاة المسلمين. وهذا معناه أن العبد قد يتكلم بالكلمة الخبيثة المخرجة من الإسلام، وهو لا يعرف أ�ا تخرج من  

 الإسلام؛ بل ولا يرى ذلك معصية. 
إذا  «قال:    صلى الله عليه وسلم ) أن رسول الله  2263/ 5* روى البخاري في الصحيح (كتاب الأدب، باب من أكفر أخاه بغير تأويل فهو كمال قال،  

. فالتكفيرُ قد يكونُ بسببٍ شرعي، فلا حرج فيه، أي لا معصية فيه، أو يكون بنوع  »قال الرجلُ لأخيهِ: � كافرُ، فقد باءَ به أحدُهما
تأويل فلا يكفر. والتأويل معناه اعتمد على سبب في ذلك الشخص ظنّه مخرجًا من الإسلام، وهو في الحقيقة ليس مخرجًا من الإسلام وكان  

ر لم يكفر (مثاله الجاهل بحكم المنتحر). أما إن كفّر المسلم أخاه بلا تأويل  كفِّر هنا لم يكفر، كما أن المكفَّ الـمُ له نوع شبهة أي التباس، فإن 
 فإنه يعود عليه وبال ذلك فيكفر هو أي المكفِّر. 



27 
 

 : ما الدليل على جواز ز�رة القبور؟ 18س

فإ�َّ «الحديث:   القبورَ  بالآخرةِ زوروُا  تذُكّركُم  البيهقي،  )1(»ا  الكبرى،  .  القبور، السنن  ز�رة  باب  الجنائز،    (كتاب 

4/127، 128.(  

 
 هذا الحديث ليس فيه تخصيص بالذكور. ) (1

، (كتاب الجنائز، باب ما ورد في  السنن الكبرى. البيهقي،  »خذينَ عليها المساجدَ والسُّرُجَ اراتِ القبورِ والمتَّ لعنَ اللهُ زوَّ «* حديث:  
 ). 131،  4/130�يهن عن ز�رة القبور، 

: لا يجوز أن نبني مسجدًا على قبر لتعظيم هذا القبر بالصلاة إليه، حرام، يكون شبيهًا بعبادته، لو لم »المتخذينَ عليها المساجدَ «معنى  
يقصد الشخص عبادة هذا القبر، لكن شبيه. والسُّرج الأضواء، فالذي يُشعِلُ الشمع مثلاً من أجل تعظيم هذه البقعة، لا بنية أن ينتفع  

كان للقراءة في المصحف أو كتاب علم أو كتاب ذكِر، إنما مجرد الإشعال في هذا المكان عندهم  بعض المسلمين الذين يكونون في هذا الم
فيه خصوصية، لأن صاحب المقام على زعمهم يقضي لهم الحاجات، من أجل تعظيمهم لمقامه، ويزعمون أنه يدفع عنهم البلاء، هؤلاء  

ء والعياذ بالله كعبدة الأوثان الذين يعبدون الأحجار أو الأشجار، هؤلاء فعلهم مردود غير مقبول عند الله، هؤلاء ملعونون، لأن هؤلا
 مثلهم. هذا منكر من المنكرات. 

فمعناه: النساء اللاتي يُكثرن من ز�رة القبور. هذا قبل أن يحُِلّ الله ز�رة القبور، لأن ز�رة القبور كانت حرامًا على    »زواراتِ القبورِ «أما 
الوحي بالإذن:   جاءه  بعدما  والسلام  الصلاة  عليه  فقال  تعالى  أحلّها الله  ثم  والنساء،  ألاَ  «الرجال  القبورِ،  ز�رةِ  عنْ  َ�يتُكم  كنتُ 

الجنائز،  المستدرك. الحاكم،  »فزُوروُها الرسول  1/532، (كتاب  الرخصة بالوحي من الله إلى  تنزل  قبل أن  الذي كان  النهي    صلى الله عليه وسلم ). 
 بالتحليل انتسخ. أما اتخاذ القبور مساجد وإشعال السرج، أي: الأضواء على القبور فبقي حرامًا. 

 . 429/ 5،  الفتاوى الهنديةمجموعة علماء،    66، ص متن نور الإيضاح* عند أبي حنيفة: ز�رة القبور للرجال والنساء فيها ثواب. الشرنبلاني،  
. ومذهب أبي حنيفة في هذه  285/ 5  نالمجموع شرح المهذب* عند الشافعي: للرجال سُنَّة، وللنساء جائزة (لكنها مكروهة). النووي،  

ر، وذهبت إلى قبر من يخصّها بقرابة أو لا يخصها، إنما هو قبر مسلم فلها ثواب، حتى في  ن ولم تتعطَّ المسألة أوَْلى بالعمل به، فالمرأة إذا لم تتزيَّ 
لاة  حال الحيض لو ذهبت فسلمت تسليمًا ولم تقرأ القرءان يجوز، ولها ثواب، لأن الحيض يمنع من قراءة القرءان، ولا يمنع من الاستغفار والص

 والتسبيح والتحميد والتكبير والتهليل، ولا يمنع من دعاء الله تعالى. صلى الله عليه وسلمعلى النبي 
[...]،    صلى الله عليه وسلم* من بدع الوهابية تحريمهم الصلاة في مسجد فيه قبر، واحتجوا بحديث البخاري (كتاب الجنائز، باب ما جاء في قبر النبي  

،  »ولولا ذلك لأبرزوا قبره«:  ، وفي قول عائشة  »ذُوا قبورَ أنبيائهِم مساجدَ لعنَ اللهُ اليهودَ والنصارى اتخََّ «) في الصحيح:  1/468
. فالجواب عن احتجاجهم بهذا الحديث أن الحديث محمول على من يقصد الصلاة إلى القبر لتعظيمه، وهذا يتصور  صلى الله عليه وسلمتعني قبر رسول الله 

 يقصد  عن كان بارزاً غير مستور، وإلا فلا حرمة، وذلك بأن لا يقصد المصلي الصلاة إليه لتعظيمه، أو يكون مستوراً، فإنه إن لم يكن بارزاً لا
ود قبر في مسجد لم يقصده المصلي بالصلاة إليه فلا ينطبق عليه الحديث المذكور، ولذلك نصت الحنابلة على أن  بالصلاة إليه، أما مجرد وج

عون أ�م حنابلة، وما أكثر ما يخالفون الإمام أحمدَ في الأصول والفروع! يكفي في عدم حرمة  الصلاة في المقبرة مكروهة ولا تحرم، والوهابية يدَّ 
. ولم يخالف في ذلك أحد من العلماء المعتبرين في السلف والخلف.  »ولولا ذلك لأبرزوا قبره«:  الصلاة في مسجد فيه قبر قول عائشة  

على ومما يدل على عدم التحريم والكراهية إذا لم يكن بارزاً ما ورد بإسناد صحيح أن مسجد الخيف قُبر فيه سبعون نبيًّا، حتى إن قبر ءادم  
إلى وقتنا هذا، وهذا الحديث أورده الحافظ ابن حجر العسقلاني في   صلى الله عليه وسلم ى فيه زمنَ الرسول قولٍ هناك قرب المسجد، وهو مسجد كان يُصلَّ 

مختصر إتحاف السادة  .اهـ. البوصيري،  »رواه أبو يعلى والبزار بإسناد صحيح«). وقال الحافظ البوصيري:  175/ 7(  »المطالب العالية«
 . 1/347المهرة، 



28 
 

 ........................................................................................................  

  

 
لا تُصلُّوا إلى  «).  2/688وأما حديث صحيح مسلم (كتاب تلقين الموتى لا إله إلا الله، باب النهي عن تجصيص القبر والبناء عليه،  

 فهو محمول على اختلاف أحوال القبر على التفصيل السابق.  »القبور



29 
 

 : كيف يكون الدخول في الإسلام؟ 19س

أنه قال:   υ، أما قول الله تعالى إخباراً عن نوح  )1(»أستغفر الله «بالشهادتين بنية الدخول في الإسلام وليس بقول:    بالنطق

]، فمعناه: أن نوحًا طلب من قومه أن يدخلوا في الإسلام بالإيمان بالله ونبيّه نوح ليغفر الله  10كُمْ} [نوح: اسْتَـغْفِرُوا ربََّ  )2({فَـقُلْتُ 

 لهم. 

وأنيّ  «الحديث:   الحديثَ. متفق عليه (صحيح    )3(»رسولُ اللهِ أمُرتُ أنْ أقُاتلَ الناسَ حتىّ يَشهدوا أن لا إله إلا اللهُ 

،  صحيح مسلم . مسلم، 1/17]، 5كَاةَ فَخَلُّوا سَبيِلَهُمْ} [التوبة:  لاَة وَءاَتوُا الزَّ البخاري، كتاب الإيمان، باب {فإَِن تَابوُا وَأقَاَمُوا الصَّ 

 ). 1/53كتاب الإيمان، باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله محمد رسول الله، 

  

 
بنية الرجوع عن كفره قبل الشهادة زادة كفراً، لأن القرءان أخبر أن الله لا يغفر للكافر وهو على    » أستغفر الله«من وقع في الكفر إذا قال:  )  (1

] فالذي يطلب المغفرة قبل أن يعود  48 لاَ يَـغْفِرُ أنَ يُشْرَكَ بهِِ وَيَـغْفَرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لمَِن يَشَاءُ} [النساء:  اللهََّ   كفره. قال تعالى: {إِنَّ 
 للإسلام يكون كذّب الله تعالى. 

ر ينفع  فإذا فعلتم ذلك يكُثر الله لكم المطر، ويمدكّم بالأموال والبنين، ويجعل لكم جنات وأ�اراً، ومن هذه الآية أخذ العلماء أن الاستغفا) (2
 . 543/ 3، تفسير النسفيلأمور كثيرة، منها: الرزق، الذرية، نزول المطر، ونحو ذلك. النسفي، 

على أن الدخول في الإسلام يكون بالشهادتين، وكذلك   هذا الحديث رواه نحو خمسة عشر من الصحابة، فهو حديث متواتر، وقد نصَّ ) (3
 . 6/179،  »كشّاف القناع«، والبهوتي الحنبلي في 283/ 8،  »روضة الطاليبن«نصّ فقهاء المذاهب الأربعة، كالنووي الشافعي في 



30 
 

 : بينّ حكم مدح رسول الله عليه الصلاة والسلام. 20س

 جائز بالإجماع. 

روه  ومعنى عَزَّ   )1(]157روهُ وَنَصرُوهُ} [الأعراف:  ]، قال تعالى: {وَعَزَّ 4كَ لعََلى خُلُقٍ عَظِيمٍ} [القلم:  قال تعالى: {وَإنَِّ 

 أثنوا عليه ومدحوه وعظموه. 

. ابن ماجه، )2(ذا محمدٌ مِن جارِ الحديث: إن بعض النساء مدحن النبي عليه الصلاة والسلام بقولهن أمامه: [الرجز] � حبَّ 

). وثبت مدح أكثر من صحابي له كحسان بن ثابت، (مسلم،  1/612، (كتاب النكاح، باب الغناء والدف،  سنن ابن ماجه

مسلم ثابت  صحيح  بن  حسان  فضائل  باب  عنهم،  تعالى  الله  رضي  الصحابة  فضائل  والعباسτ  ،4/1390، كتاب   ،( τ  ،

 لم ينكر ذلك؛ بل استحسنه.  صلى الله عليه وسلم وغيرهما، والرسول المقامة السندسية في النسبة المصطفوية)، (السيوطي، 

 م على عذاب القبر.: تكلَّ 21س

 
 . 497/ 10،  تفسير الطبريويثنون عليه، يوقرّونه ويعظمّونه. الطبري،  صلى الله عليه وسلم هذه الآية فيها مدح للذين يمدحون الرسول ) (1
 ببعض المدينة، فإذا هو بجوارٍ يضربن بدُفهّن ويتغنين ويقلن: [الرجز]  مرَّ  صلى الله عليه وسلمأن النبي  τعن أنس بن مالك ) (2

ــَّ  ـــــ ــنــــــــــ ـــــ الــــــــــ ــني  ـــــ بــــــــــ ن  ــِ ـــــ مــــــــــ ــوارٍ  ـــــ جــــــــــ ــنُ  ـــــ ــَّ نحــــــــــ ـــــ  ارِ جــــــــــ
 

ــــــــَّ   ــــــــبــــــــــ حــــــــــ ــــــــارِ �  جــــــــــ ن  ــــــــِ مــــــــــ ــــــــدٌ  ــــــــمــــــــــ ــــــــحــــــــــ ممــــــــــ  ذا 
 

 . 1/612، كتاب النكاح، باب الغناء والدف،  سنن ابن ماجه. ابن ماجه، »اللهُ يعلمُ إنيّ لأَُحبُّكُنَّ « : صلى الله عليه وسلمفقال النبي 
 .اهـ. »إسناد أنس صحيح، ورجاله ثقات«): 271(ص  »زوائد ابن ماجه«قال الحافظ البوصيري في كتابه 

 جماعةً في حديثين صحيحين:  صلى الله عليه وسلم * وثبت مدح الرسول 
قْص) في مسجد  أن الحبشة كانوا يزفنون (شبيه الرَّ  τ) من حديث أنس بن ملاك 152/ 3: حديث رواه الإمام أحمد في المسند (أحدهما

 ويقولون بكلام لهم: محمد عبد صالح.  صلى الله عليه وسلمرسول الله 
ويقولون: أبا القاسم طيّـباً. صححه    صلى الله عليه وسلم) أن الحبشة كانوا يزفنون بين يدي رسول الله 269،  268/ 13( مسنده : رواه البزار في ثانيهما

 . 437،  436، ص»إحكام النظر في أحكام النظر«الحافظ ابن القطان في كتابه 
قال: قلت: �   صلى الله عليه وسلمعم رسول الله  τ) أن العباس بن عبد المطلب 2صالمقامة السندسية في النسبة المصطفوية، وروى الحافظ السيوطي (* 

 ، قال: فأنشدتها، فذكر قصيدة أولها: [المنسرح] »هاتِ، لا يفْضُضٍ اللهُ فاكَ «رسول الله، إني امتدحتك بأبيات، فقال رسول الله: 
وفي  لالِ  الــــــــــــظــــــــــــِّ في  بــــــــــــتَ  طــــــــــــِ هــــــــــــا  ــلــــــــــــِ بــــــــــ قــــــــــــَ ن   مــــــــــــِ

 

الـــــــــــــوَرقُ   فُ  ــــــَ ــــــــــ يخُْصــــــــــ حـــــــــــــينَ  ــــــتـــــــــــــودعٍَ  ــــــــــ  مُســــــــــ
 

 وفي ءاخرها: 
ـــــَّ  ــــــــــ لمــــــــــ ـــــتَ  ــــــــــ قُ وأنــــــــــ ـــــُ ــــــــــ الأفــــــــــ ـــــوركَِ  ــــــــــ ـــــنــــــــــ ــــــــــ بــــــــــ ــاءتْ  ـــــــ ــــــــــ ــــــــــ وضــــــــــ الأرضُ  ـــــتِ  ــــــــــ ــرقــــــــــ ـــــــ ــــــــــ ــــــــــ أشــــــــــ ـــــدتَ  ــــــــــ وُلــــــــــ  ا 

 

 



31 
 

 كره كفر.ن، ومن أ)1(يجب الإيمان بعذاب القبر، وهو ثابت بالإجماع

هَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَـوْمَ تَـقُومُ السَّاعَةُ أدَْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ قال تعالى: {  ]. 46[غافر:  )2(}النَّارُ يُـعْرَضُونَ عَليَـْ

 ). 340/ 1،  صلى الله عليه وسلم ، (باب من ذكر عنده النبي الأدب المفرد. البخاري، )3(»استعيذوا بالِله مِن عذابِ القبرِ «الحديث: 

  

 
 على مسألة دينية في عصر من العصور، فلا يدخل في الإجماع غيرُ المجتهد.  صلى الله عليه وسلمالإجماع: هو اتفاق مجتهدي أمة محمد ) (1

] المراد بالذكِّْر هنا القرءان، كما هو  124} [طه:  وَمَنْ أعَْرَضَ عَنْ ذكِْريِ فإَِنَّ لهَُ مَعِيشَةً ضَنْكًا وَنحَْشُرهُُ يَـوْمَ الْقِياَمَةِ أعَْمَى* قوله تعالى: {
 ]؛ أي: تُترك من رحمة الله. 126، وقوله: {وكََذَلِكَ الْيَـوْمَ تُـنْسى} بطه:  تركتها]؛ أي: 126ظاهر في تتمة الآ�ت {فَـنَسِيتهَا} [طه: 

] بعذاب القبر.  124ر هذه الآية: {مَعيِشَةً ضَنكًا} [طه:  الذي فسَّ   صلى الله عليه وسلمعُرف كون المراد بها عذاب القبر من الحديث المرفوع إلى النبي  
ابن حبانابن حبان،   الصبر وثواب الأمراض والأعراض،  صحيح  مؤخراً، باب ما جاء في  مقدمًا أو  بها  يتعلق  الجنائز وما  ، (كتاب 

وما بعدها). وفي هذا دليل على أن الميت في القبر بعد عود الروح إليه يكون له إحساس بالعذاب إن كان من المعذبين للكفر   4/127
 أو للمعاصي. 

 * ومن معاني النسيان في اللغة: الترك، أي: تترك من رحمة الله. 
 . 27/74، الفخر الرازيآل فرعون هم أتباع فرعون، وهي دليل على إثبات عذاب القبر. الفخر الرازي، تفسير ) (2
، ومعنى التواتر المعنوي أن معنى الحديث تواتر عن رسول الله  )  (3 ، ورد في المسانيد والصحاح  صلى الله عليه وسلمأحاديث عذاب القبر تواتر تواتراً معنو�ًّ

 والسنن، وإن لم يرد باللفظ عينه، لكن المعنى متفق، فهذا تواتر معنوي.



32 
 

 : ما هو أول المخلوقات؟ 22س

 أول المخلوقات الماء. 

} [الأنبياء:  قال تعالى: {وجَعَلْناَ مِنَ الْمَاءِ كُلَّ   .)1(]30شَيْءٍ حَيٍّ

نان للقائم  (كتاب الصلاة، ذكر إيجاب دخول الج  صحيح ابن حبان. ابن حبان،  )2(»كلُّ شيءٍ خُلقَ منَ الماءِ «الحديث:  

  ). 421/ 3ق إلى مولاه، يتَملَّ  سواد الليل في

 
 الحي بالذكر لشرفه على الجماد.  المراد الحي والجماد، وخُصَّ ) (1
كُلُّ شيءٍ خُلِقَ منَ  «: � رسول الله، إني إذا رأيتك طابت نفسي وقرّت عيني، فأنبئني عن كل شيء؟ فقال:  صلى الله عليه وسلمقال للنبي    τأبو هريرة  )  (2

 .»الماءِ 
. ابن حجر  »ا خَلَقَ قبلَ الماءِ اللهَ لم يخَلُْقْ شيئًا ممَّ   إنَّ «أنه قال:    صلى الله عليه وسلم * روى السدي عن جمَْع من أبناء الصحابة عن آبائهم عن رسول الله  

{وَهُوَ الَّذِي يَـبْدَأُ الخْلَْقَ  . وروى البخاري في الصحيح (كتاب بدء الخلق، باب ما جاء في قول الله تعالى:  9/533، فتح الباريالعسقلاني،  
 . »كان اللهُ ولم يكن شيءٌ غيرهُ، وكان عرشُه على الماءِ «قال:  صلى الله عليه وسلم  ) أن رسول الله789/ 3]، 27ثمَُّ يعُيِدُهُ وَهُوَ أهَْوَنُ عَليَْهِ} [الروم: 
في رد    � جابر، خلقه الله من نوره قبل الأشياء»؟ فالجواب: أنه يكفي  : «أول ما خلق الله نور نبيكصلى الله عليه وسلم* فإن قيل: أليس قال رسول الله  

إلى مصنف عبد    السابقة، وأما عَزْو هذا الحديث للبيهقي فغير صحيح، إنما ينسب  هذا الحديث كونه مخالفًا للأحاديث الثلاثة الصحيحة
عن قتادة في شرح قوله   )183/  2( عبد الرزاق عَكْسُ هذا، فقد ذكر في تفسره  يرتفس  بل الموجود في  ؛الرزاق، ولا وجود له في مصنفه

 .ـاه.والأرض » السماوات «هذا بدء خلقه قبل أن يخلق  ]:7 هود:{وكََانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ} [تعالى: 
السيوطي في «الحاوي»   له    100)  313،  1/311(* وقال الحافظ  يعتمد عليه»  ]أي حديث جابر[«ليس  حديث   وهو  .ـاه.إسناد 

الشيخ أحمد   ره صع لم يثبت، في شرحه على الترمذي، وأكد الشيخ الحافظ محدث  بأنه  موضوع مكذوب جزمًا، وقد صرَّح الحافظ السيوطي
فهذا الحديث لم يصحّحه   )،52ص ( على الأحاديث الموضوعة في الجامع الصغير» يرغالـمُ « اري الحكمَ عليه بالوضع فيمبن الصديق الغ

ذكرها الحافظ السيوطي في ألفيته في مصطلح   القاعدة  ة في التصحيح والتضعيف أن يكون من حافظ، وهذهبر الع  لأن  أحد من الحفاظ،
 ] الرجز[فقال:   ،8  ص الحديث،

نـــــــــــــصٌّ  ــيـــــــــــــهِ  ــلـــــــــــ عـــــــــــ حـــــــــــــافـــــــــــــظٌ  ــيـــــــــــــثُ  حـــــــــــ ذْهُ   وخـــــــــــــُ
 

ــَّ   ــــ ــنــــــــــ ــــــــ ــــــــــ مُصــــــــــ ن  ــِ ــــ مــــــــــ صّْ أو  ــَُ ــــ يخــــــــــ هِ  ــِ ــــ عــــــــــ ــْ ــــ مــــــــــ ــَ ــــ بجــــــــــ  فٍ 
 

الجملة    الموضوع الجملة الثانية منه تنقض الأولى، وذلك لأن في  الحديث   لا ينقض بعضُه بعضًا، وهذا  صلى الله عليه وسلم* ومن المعلوم أن كلام الرسول  
خلقه من نوره قبل  «أول العالم والمخلوقات على الإطلاق، ثم هذه الجملة    صلى الله عليه وسلم ، جعل نور النبي  »أول ما خلق الله تعالى نور نبيك«الأولى  
، أي: نور مخلوق لله على أن الإضافة إضافة الملك إلى المالك ليست إضافة صفة إلى موصوف،  »من نوره«إن اعتبر أن معنى    »الأشياء

يكون المعنى أن أول المخلوقات نور خلقه الله ثم خلق منه نور محمد، فهذا يناقض الجملة الأولى، لأن الجملة تدل على أن نور محمد أول  
تدل على أن أول المخلوقات نورٌ خُلق منه نور محمد، فيكون نور  »خلقه الله من نوره قبل الأشياء«المخلوقات على الإطلاق، وهذه الجملة 

. وأما إن اعتبرت الإضافة التي »نور محمد أول المخلوقات على الإطلاق«محمد متأخراً عن ذلك النور في الوجود، فلا يصح على هذا قول: 
ذلك  في نوره إضافة الصفة إلى الموصوف فالبلية أشد وأكبر، لأنه يكون المعنى أن سيد� محمدًا جزء من صفة الله وهذا إثبات البعضية لله، و 

 كفر، والله منزه عن البعضية والتركيب والتجزؤ. 



33 
 

 : تكلم على أنواع البِدع، وما الدليل على وجود بدعة حسنة؟23س

 الشرع فتنقسم إلى بدعة هدى وبدعة ضلالة.  )1(البدعة لغةً هي كل ما أحُدِث على غير مثال سابق له، أما من حيث

ناَهَا عَليَْهِمْ إِلاَّ قال تعالى: {  ]. 27[الحديد:   )2(} ابتِْغاَءَ رِضْوَانِ اللَّـهِ وَرهَْباَنيَِّةً ابْـتَدَعُوهَا مَا كَتَـبـْ

صحيح مسلم  الحديثَ. مسلم،  )3(»ةً حسنةً فلهُ أجرُه وأجرُ من عمِلَ بها مِن بعَدِهفي الإسلامِ سُنَّ  مَنْ سَنَّ «الحديث: 

 ). 704/ 2(كتاب الزكاة، باب الحث على الصدقة ولو بشق تمرة [...]،  

، والأذان  )5(تها الأمة بالقبول، كعمل المحاريبومَن بعدهم كثيراً من الأمور الحسنة في الدّين، وتلقَّ   )4(وقد أحدث الصحابة

  . )7(، وعمل المولد الشريف)6(الثاني لصلاة الجمعة، وتنقيط المصحف

 
 البدعة شرعًا: ما أُحدث مما لم يرَدِ لا في القرءان ولا في الحديث. ) (1

من    في.اهـ. البخاري، صحيح البخاري (كتاب صلاة التراويح، باب  »نعِْمَ البدعةُ هذه«الناس على صلاة التراويح قال:    τ* لما جمع عمر  
 ). 707/ 2قام رمضان، 

. وهم لم يحرّموا 22/427تفسير الطبري،  . الطبري،  υتركوا الزواج تفرُّغًا للعبادة، وكان ذلك جائزاً في شريعة عيسى    υتلاميذ لعيسى  )  (2
 هذا. وهو جائز في شرعنا. 

، فدعا  صلى الله عليه وسلمر (تلوّن من الغضب) وجهُ الرسول  فشكوا إليه أنه ليس عندهم الطعام ولا اللباس، فتمعَّ   صلى الله عليه وسلم ة إلى النبي  جاء بعض أهل الصُّفَّ )  (3
تهلَّ  في    مَن سنَّ «ثم قال:    صلى الله عليه وسلمل وجه الرسول  الناس ثم خطب فيهم وحثهّم على الصدقة، فتصدقوا، فلما اجتمع الشيء الكثير عنده 

 الحديثَ.  »الإسلامِ 
 : ψمما فعله الصحابة ) (4

لقََدْ جَاءكَُمْ  ، (كتاب التفسير، باب {صحيح البخاريجمَْع القرءان في بيت واحد عقب قتال المرتدين. البخاري،    τفي عهد أبي بكر  
 ). 1156،  4/1155]،  128} [التوبة:  مِنْ أنَْـفُسِكُمْ عَزيِزٌ عَليَْهِ مَا عَنتُِّمْ حَريِصٌ عَليَْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ  رَسُول
 . 245صتاريخ الخلفاء، جمع الناس للتراويح. السيوطي،  τعمر 

 . 280تاريخ الخلفاء، عه عثمان في الأمصار، وزاد الأذان الثاني لصلاة الجمعة. السيوطي، كُتِبَ القرءان في نُسَخ، ووزَّ   τفي عهد عثمان  
 . 370صوفاء الوفا بأخبار دار المصطفى، . τأحدث إنشاء المحاريب عمر بن عبد العزيز ) (5
 . 141، صالمصاحفأحدثه أحد التابعين يقال له يحيـى بن يعمر. ابن أبي داود السجستاني، ) (6
)، وابن تيمية  336  – 234/ 22(  » سير أعلام النبلاء«)، والذهبي في  137،  13/136(  »البداية والنهاية«ذكر ذلك ابن كثير في ) (7

فتعظيم المولد واتخاذه  «ه ابن تيمية: ، وهذا ما نصَّ 2/126، » اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم«في الكتاب المسمّى 
.اهـ. وللحافظ السيوطي رسالة سماها  »صلى الله عليه وسلمموسماً قد يفعله بعض الناس ويكون له فيه أجر عظيم، لحسن قصده وتعظيمه لرسول الله  

)، كما للحافظ السخاوي مدح وثناء على عمل المولد في  189  –  181/ 1(   »الحاوي للفتاوى«في    »حسن المقصد في عمل المولد«
 ). 1120  – 1116( »الأجوبة المرضية«



34 
 

 ........................................................................................................  

 

  

 
المحدثات من الأمور ضربان، أحدهما: ما أحدث مما يخالف كتابًا أو سُنّة أو إجماعًا أو أثراً، فهذه البدعة الضلالة،  «:  τ* قال الإمام الشافعي  

. ابن  469ص مناقب الشافعي،  .اهـ. البيهقي،  »والثانية ما أحدث من الخير ولا يخالف كتابًا أو سُنَّة أو إجماعًا، وهذه محدثة غير مذمومة
 . 97، صتبيين كذب المفتريعساكر، 

، وهي منقسمة إلى حسنة  صلى الله عليه وسلميكن في عهد رسول الله محمد    ««البِدعة بكسر الباء في الشرع هي إحداث ما لم* قال الحافظ النووي:  
  «البدعة منقسمة إلى: واجبة ومحرمة ومندوبة ومكروهة   :«القواعد»  وقال الشيخ أبو محمد عبد العزيز بن عبد السلام في آخر كتاب   وقبيحة.

التحريم   الشريعة، فإن دخلت في قواعد الإيجاب فهي واجبة، أو في قواعد  ومباحة». قال: «والطريق في ذلك أن تعرض البدعة على قواعد
 . 1/22، اء واللغاتتهذيب الأسم. النووي،  ـاه .المباح فمباحة»» فمحرمة، أو الندب فمندوبة، أو المكروه فمكروهة، أو



35 
 

 : تكلم على العمل بالسحر. 24س

 العمل بالسحر حرام. 

حْرَ مَا كَفَرَ سُليَْمَانُ وَلٰـَكِنَّ الشَّياَطِينَ كَفَرُوا قال تعالى: {  . )1(]102} [البقرة: يُـعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّ

حرُ [...]«قيل: وما هي � رسول الله؟ قال:    )2(»وبقاتِ الـمُ بْعَ  اجتنبُوا السَّ «الحديث:   . مسلم، )3(»الشركُ بالِله والسِّ

 ). 1/92صحيح مسلم (كتاب الإيمْان، باب بيان الكبائر وأكبرها، 

  

 
لُو الشَّياَطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُليَْمَانَ وَمَا كَفَرَ سُليَْمَانُ وَلٰـَكِنَّ الشَّياَطِينَ كَفَرُوا  قال الله تعالى: {)  (1 حْرَ وَمَا أنُزلَِ  وَاتَّـبَـعُوا مَا تَـتـْ يُـعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّ

نَةٌ فَلاَ تَكْفُرْ عَلَى الْمَلَكَينِْ ببِاَبِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُـعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتىَّٰ  اَ نحَْنُ فتِـْ  ]. 102} [البقرة:  يَـقُولاَ إِنمَّ
 الموبقات، أي: المهلكات، والسحر منها. ) (2
من    طلاسم يستعينون بها بالشياطين، ثم يذكرون بعض الآ�ت أو جزءاً لا يجوز اعتقاد أن القرءان يُستعمل للسحر، إنما بعض السحرة لهم  )  (3

 رجِ من الدِّين.وهذا مخُْ  الآ�ت ليوهموا الناس أ�م إنما يستعملون القرءان ليُقبلِوا عليهم،
فهذان    المكذوبة، فالملائكة لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون،  * يناسب هنا التحذير من قصة الملَكين هاروت وماروت الباطلة

شربا الخمر    ا مأ�   ر فيه السحر، فليس صحيحًاش المعجزة والسحر، في زمن انتين ب  الملكان أهُبطا إلى الأرض ليعلما الناس السحر ليميز الناس 
الملائكة»، فإن هذا مدحًا    م الملائكة»، وقولهم: «إنه طاووس قول بعض الناس: «إبليس مُعلِّ   وزنيا وكان من ذلك أولاد بالحرام. والتحذير من

وَإِذْ قُـلْناَ للِْمَلاَئكَِةِ اسْجُدُوا لآِدَمَ فَسَجَدُوا  . قال تعالى: {ظاهرتا الفساد. إبليس كفر باعتراضه على الله  له وخفضًا للملائكة، وهاتان العبارتان 
 ]. 34} [البقرة: إِلاَّ إبِلْيِسَ أَبىَ وَاسْتَكْبرََ وكََانَ مِنَ الْكَافِريِنَ 



36 
 

 : ما الدليل على أن من رمى ورقة فيها اسم الله في القاذورات يكفر؟ 25س

قُلْ  لا يجوز رمي ورقة فيها اسم الله في المستقذر، والذي يفعل ذلك يكفر، لأن فعله يدل على الاستخفاف. قال تعالى: {

تُمْ تَسْتَـهْزءِوُنَ ( يكفر من «:  )1(]، وقال ابن عابدين66، 65[التوبة:    }كَفَرْتمُْ بَـعْدَ إِيماَنِكُمْ   لاَ تَـعْتَذِرُوا قدَْ   )65أبَِاللهَِّ وَآََ�تهِِ وَرَسُولهِِ كُنـْ

 .اهـ. »رمى المصحف في القاذورات ولو لم يقصد الاستخفاف، لأن فعله يدل على الاستخفاف

  

 
 . 6/356، الحاشية،  رد المحتار على الدر المختارابن عابدين، ) (1

  يكفر ولو لم يقصد الاستخفاف، وهذا قول المتحقّقين من العلماء.  * القول المعتمَد هو أن من رمى الورقة التي فيها اسم الله في المستقذر
 الاستخفاف كفر، أما إذا لم يكن على وجه الاستخفاف فلا يكون  ى وجهلاء: إذا رمى اسم الله في القاذورات عم وقال بعض العل

ترك   لأنه يدل على الاستخفاف. وقال المالكية في كتبهم: ؛القاذورات كفر   المصحف، فإنَّ رمي المصحف فييرا حرام، هذا في غردة، إنم
بل  ؛  قرءان استخفافاً ردة وكفر، أما الذي يتركها ليس للاستخفاف بها  مكتوب فيها  ]وجدها أحدهم هناك  :أي[ ورقة في القاذورات  

 . 4/301،  حاشية الدسوقيكبيراً. الدسوقي،   اأثم إثمً  فإنه لا يكفر، ولكنه سلاً يعتقد أن لها حُرْمة، لكن تركها تكا



37 
 

 : ما حكم النذر؟ 26س

 يجوز النذر فيما هو قربة إلى الله، ويجب الوفاء به، أما ما هو محرّم فلا يجوز ولا يجب الوفاء به. 

 .)1(]7ذْرِ} [الإنسان: قال تعالى: {يوُفوُنَ بِالنَّ 

، (كتاب الأيمَْان صحيح البخاري . البخاري،  »، ومَنْ نذََرَ أنْ يعَصيَهُ فلا يَـعْصِهِ مَنْ نذََرَ أَنْ يطُيعَ اللهَ فلْيُطِعْهُ «الحديث:  

 ). 2463/ 6والنذور، باب النذر في الطاعة،  

  

 
 نذرت أو نذراً عليّ.   يَّ أن أفعل كذا أو لالنذر: كل لفظ فيه إلزام النفس، كقوله: لله عالنذر: ) (1

أبي   متنولا أشرب لبناً وما أشبه ذلك. أبو شجاع،  ا كقوله: لا ءاكل لحمً    يلزم النذر على ترك مباح،لاوالنذر لا يكون إلا في الطاعة، ف
 . 45،  44، ص  شجاع

كان ذلك    يكون فيه تقرب إلى الله تعالى، والله تعالى يحب الوفاء بالنذر إذا هذا مدح للذين يوفون بالنذر، النذر الذي يحبه الله هو الذي
وحج التطوع    صدقة التطوع وصيام النفل وصلاة النفل والاعتكاف في مسجد النذر في ما يحب الله تعالى من نوافل العبادات كالصدقة،

نذر أن يفعله وجب   فيه تقرب إلى الله، مَن شيءكذلك سائر القربات النافلة أي كل   حج النفل، النذر في ذلك يصح ويجب الوفاء به.
 الله، فعليه عقوبة يستحق عذابًا من الله تعالى في الآخرة.  عليه أن يفعله، فإذا لم يفِ بنذره فهو ءاثم عند

معصية    معصية لا يوُفى به ولا ينُفَّذُ، لا يجوز الوفاء به. ومن النذر الذي هو  ان: نذر فيه ثواب يجب الوفاء به، ونذر فاسد فيه مفالنذر قس
  لأن   ؛حرام  من الناس من أجل ولدها، تنذر فتدور على الناس لتلُمَّ، وهذا  ما يفعله بعض الناس في بعض البلاد، تنذر المرأة أن تشحذ

لغير ذلك   يكفيه لقُوْته أو للباسه الضروري يجوز أن يشحذ، أما إنسان يشحذ  الشحاذة لا تجوز إلا لضرورة، الإنسان الذي لا يجد ما
 . كهذه القضية فحرام، هذا من نوع النذر المحرم



38 
 

 : ما الدليل على أن صوت المرأة ليس بعورة؟ 27س

 ]. 32قال تعالى: {وَقُـلْنَ قَـوْلاً مَّعْرُوفاً} [الأحزاب: 

دِّيق وعمر بن الخطاب وعثمان بن عفان وعلي بن أبي طالب  «قال الأحنف بن قيس:     ψسمعت خطبة أبي بكر الصِّ

عائشة   [فم]  في  منه  أحسن  ولا  أفخم  مخلوق  فم  من  الكلام  فما سمعت  هذا،  يومي  إلى  جرًّا  هلم  الحاكم،  »والخلفاء  .اهـ. 

 . )1()4/12، (كتاب معرفة الصحابة، المستدرك

  

 
قالت له: ليس لك ذاك � أمير المؤمنين... فلو كان صوت المرأة عورة لما كلمته ولأنكر عليها عمر    τمت عمر  المرأة الفقيهة عندما كلَّ )  (1

 . 380/ 7،  السنن الكبرىوأسكتها. البيهقي، 
  بلال   النساء في العيد فحضهن على الصدقة، بعض النسوة كلَّمته، وكان  ى حيث تجتمعلإلى المص  صلى الله عليه وسلم  ل الحبشي لادخل مع ب  صلى الله عليه وسلم  بي* الن

صحيح  البخاري،    م أو أسكتها.لاصوت الأجنبية حرامًا لأخرجه عليه الصلاة والس  ع ملم يطلب منه الخروج. فلو كان سا  صلى الله عليه وسلموالنبي  حاضراً،  
 . ) 531/ 2الأقارب،   كتاب الزكاة، باب الزكاة على (، البخاري

رخَّص    صلى الله عليه وسلم  بعورة. وكيف يقال إنه عورة، وقد ثبت في الحديث أن الرسول  * القول المعوَّل عليه في المذاهب الأربعة في صوت المرأة أنه ليس
كتاب النكاح، (في الصحيح  ، عند إهداء العروس إلى زوجها. روى البخاري)اللهو المحرَّمة  آلاتيرتنشد نشيدًا من غ :أي(لجارية في الغناء 

من الأنصار، فقال    أ�ا زفَّت امرأة إلى رجل  عن السيدة عائشة  )1980/ 5زوجها ودعائهن بالبركة،    باب النسوة اللاتي يهدين المرأة إلى 
أنه قال:    ) 315/  3(في المعجم الأوسط    ». وفي رواية الطبراني ما كان معكُم لهوٌ، فإنَّ الأنصارَ يعُجِبُهمُ اللَّهْوُ   «� عائشةُ، :  صلى الله عليه وسلمنبي الله  

 [الهزج] : صلى الله عليه وسلم ». قالت عائشة: تقول ماذا؟ قال رسول الله تضربُ بالدّفِّ وتغُنّ  «فهل بعثتُم معها جاريةً 
مْ  ـــــُ ــــــــــ ـــــاكــــــــــ ــــــــــ ــنــــــــــ ـــ ــــــــــ ــيــــــــــ ـــ ــــــــــ أتــــــــــ مْ  ـــــُ ــــــــــ ـــــاكــــــــــ ــــــــــ ــنــــــــــ ـــ ــــــــــ ــيــــــــــ ـــ ــــــــــ  أتــــــــــ

ـــذَّ  ــــــــــ ــــــــــ الــــــــــ ـــولا  ــــــــــ ــــــــــ ـــرُ  ولــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ الأحمــــــــــ ـــبُ  ــــــــــ ــــــــــ  هــــــــــ
ـــــــَّ  ــــــــــ ــــــــــ الســــــــــ ـــةُ  ــــــــــ طــــــــــ ـــْ ــــــــــ نــــــــــ ـــِ ــــــــــ الحــــــــــ ـــولا  ــــــــــ ـــراءُ ولــــــــــ ــــــــــ  مــــــــــ

 

 
 ] م  [
 ] م  [

مْ  ـــــــــُ ــــــــــ ــكــــــــــ ـــــــ ــــــــــ يــــــــــ ــِّ ـــــــ ــــــــــ يــــــــــ ــُ ـــــــ ــــــــــ نحــــــــــ و�  ــُّ ـــــــ ــــــــــ يــــــــــ ــَ ـــــــ ــــــــــ ــحــــــــــ ـــــــ ــــــــــ  فــــــــــ
ــَّ  ــــــ ــــــــــ لــــــــــ ــَ ــــــ ــــــــــ حــــــــــ ــا  ــــــ ــــــــــ مْ مــــــــــ ــُ ــــــ ــــــــــ ــكــــــــــ ــــــ ــــــــــ وادِيــــــــــ ــِ ــــــ ــــــــــ بــــــــــ  تْ 

مْ  ـــــــُ ــــــــــ ـــــــكــــــــــ ــــــــــ ـــــــذاريــــــــــ ــــــــــ عــــــــــ تْ  ـــــــَ ــــــــــ نــــــــــ ـــــــَِ ــــــــــ سمــــــــــ ـــــــا  ــــــــــ  مــــــــــ
 

 رواية الطبراني هذه صحيحة، ومعنى الجارية في اللغة الفتاة. 
وفي الحديث [يعني: حديث مبايعة النساء بالكلام] أن كلام الأجنبية  «):  23/406(فتح الباري وقال الحافظ ابن حجر العسقلاني في  

 .اهـ.»مباح سماعه، وأن صوتها ليس بعورة
وفيه أن كلام الأجنبية يبُاح سماعه عند الحاجة،  «) في شرح حديث كيفية بيعة النساء:  13/16(شرح صحيح مسلم  * وذكر النووي في  

 .اهـ. »وأن صوتها ليس بعورة



39 
 

 : تكلم على صفة الكلام لله تعالى. 28س

 لم لا ككلامنا، كلامه ليس حرفاً ولا صوتًا ولا لغة. كالله يت

 ]. 164[النساء:  )1( مُوسَى تَكْليِمًا}مَ اللهَُّ قال تعالى: {وكََلَّ 

والحروف،   )3(ع لا كسمعنا، ونحن نتكلم بالآلاتمويتكلم لا ككلامنا، ويس«:  )2(»الفقه الأكبر«قال الإمام أبو حنيفة في  

 .اهـ. »والله تعالى يتكلم بلا آلة ولا حروف

 
 م غير الله.في هذه الآية: التأكيد بالمصدر، وفيه رفع احتمال المجاز، فلا يحتمل أن الذي تكلَّ ) (1
 . 2، صالفقه الأكبرأبو حنيفة، ) (2
 الآلات هي التي جعلها الله لنا من أضراس وأسنان ولسان وشفتين ونحوها، أما الله تعالى فيتكلم بلا آلة ولا حرف. ) (3

ر كتب  كلام الله الذي هو صفة ذاته قديم أزلي لا ابتداء له، وما كان كذلك فلا يكون حرفاً وصوتًا، القرءان والتوراة والإنجيل والزبور وسائ
الله إن قُصد بها الكلام الذاتي فهي أزلية ليست بحرف ولا صوت، وإن قُصد بها اللفظ المنزل الذي بعضه بلغه العرب وبعضه بالعبرانية  

بعضه بالسر�نية فهو حادث مخلوق لله، لكنها ليست من تصنيف ملك ولا بشر، فهي عبارات عن الكلام الذاتي الذي لا يوصف بأنه  و 
للفظ المنزل  عربي ولا بأنه عبراني ولا بأنه سر�ني، وكلٌّ يطُلَق عليه كلام الله، أي: أن صفة الكلام القائمة بذات الله يقال له: كلام الله، وا

  أن القرءان له إطلاقان: بارة عنه، يقال له: كلام الله، فتبينَّ هو ع
 ولا لغة عربية ولا غيرها.   : إطلاقه على الكلام الذاتي الذي ليس هو بحرف ولا صوتالأول
 : إطلاقه على اللفظ المنزَّل الذي يقرؤه المؤمنون. الثاني

هذا    أبدي، فإذا قلنا: نعبد الله، فذلك الذات هو المقصود، وإذا كُتب   وتقريب ذلك أن لفظ الجلالة «الله» عبارة عن ذات أزلي قديم 
  على ذلك الذات الأزلي الأبدي، لا بمعنى أن هذه الحروف هي الذات  أن هذه الحروف تدل  :فقيل: ما هذا؟ يقال: «الله»، بمعنى اللفظ

من    صوتًا، لأن الحرف والصوت مخلوقان بالمشاهدة، فكما أن صفاته   الذي نعبده، فصفة الكلام أزلية أبدية لا يجوز أن تكون حرفاً أو 
غير    :أي(  الذاتي أزلي قديم ليس حرفاً ولا صوتًا، وذلك لأنه سبحانه مباين   ذلك أزلية قديمة، كذلك كلامهيرالعلم والقدرة والإرادة وغ

 المخلوقات، والصفات، فصفاته لا تشبه صفات المخلوقات.  ذاته لا يشبه ذوات :لجميع المخلوقات في الذات، أي )مشابه
 * من كلام أهل العلم: 

والتخاطب لحاجة    «والحرف والصوت مخلوق، خلقه الله تعالى ليحصل به التفاهم ):  18،  17ص  (  شرح الطحاويةقال الشيباني في   -1
«ومن وصف    وهو معنى قوله:   ] والأصوات  عن الحروف  : أي[وكلامه مستغنٍ عن ذلك،    Ιوالبارئ  ]  الحروف والأصوات  :أي [العباد إلى ذلك  

 .اهـ. »البشر فقد كفر  من معانينىالله بمع
 ): [الرجز] 12(صحدائق الفصول وجواهر العقول قال ابن هبة الله المكي الحموي في  -2
ـــا « ـــلامــــــــــ ـــكــــــــــ الــــــــــ ف  ـــّ ـــيــــــــــ كــــــــــ ـــد  قــــــــــ نْ  ـــَ مــــــــــ ـــِ لــــــــــ لْ  ـــُ  وقــــــــــ

ــَُّ  ــــــ ــإ�ــــــــــ ــــــ ــا� فــــــــــ ــــــ يــــــــــ ــِ ــــــ ــعــــــــــ ــــــ الــــــــــ رُوا  ــَ ــــــ ــابـــــــــــ ــــــ كــــــــــ ــد  ــــــ قــــــــــ  مْ 
 

ــــــــــَّ   ــــــــــ والصــــــــــ رْفِ  ــَ ـــــ ــابالحــــــــــ ـــــ لامــــــــــ ــــــــــَ ــــــــــ ســــــــــ ا  ــً ـــــ ــعــــــــــ ـــــ مــــــــــ  وْتِ 
الـــــــــــــدَّ  وا  ا�وخـــــــــــــالـــــــــــــفـــــــــــــُ والـــــــــــــبرُهْـــــــــــــَ ـــ. »لـــــــــــــيـــــــــــــلَ  ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــــــ  .اهــــــــــ

 

فرد   * من الدليل على أن اللفظ المنزل المتألف من الحروف لا يجوز أن يكون كلام الله الأزلي القائم بذاته، ما ثبت أن الله تعالى يكلم كل
من أفراد العباد يوم القيامة، فلو كان الله تبارك وتعالى يكلمهم بصوت وحرف لم يكن حسابه لعباده سريعًا، والله تبارك وتعالى وصف  

ه بأنه سريع الحساب. ولو كان كلام الله تعالى بحرف وأصوات لكان أبطأ الحاسبين، وهذا ضد الآية التي فيها أن الله أسرع الحاسبين  نفس



40 
 

 ........................................................................................................  

  

 
] فلا يتحقق معنى أسرع الحاسبين إلا  62} [الأنعام:  ثمَُّ ردُّوا إِلىَ اللَّـهِ مَولاهُمُ الحقَِّ ألاَ لهَُ الحكُمُ وَهُوَ أَسرعَُ الحاسِبينَ قال الله تعالى: {
 أن الله متكلم بكلام أزلي بغير حرف وصوت.  السُّنَّةعلى مذهب أهل 

وقد ذكر المشايخ رحمهم الله تعالى أنه يقال: القرءان كلام الله غير مخلوق، ولا  «): 95(ص »شرح الفقه الأكبر«* قال ملا علي القاري في 
 .اهـ. »ف من الأصوات والحروف قديم، كما ذهب إليه بعض جهلة الحنابلةيقال: القرءان غير مخلوق، لئلا يسبق إلى الفهم أن المؤلَّ 



41 
 

 ]؟ 5حمنُ عَلَى العَرْشِ اسْتَـوَى} [طه:  : ما معنى قوله تعالى: {الرَّ 29س

.اهـ. والكيف صفة المخلوق، ومن  )2(»، ولا يقال عنه: كيف، كيف عنه مرفوع)1(استوى كما وصفه نفسه«:  τمالك  قال الإمام  

.اهـ. ولا  )6(»{عَلَى العَرْشِ اسْتَـوَى} قهر وحفظ وأبقى«، وقال القشيري:  )5(والجهة  )4(والاستقرار والمكان  )3(صفة المخلوق: الجلوس

]،  74 الأْمَْثاَلَ} [النحل: يجوز اعتقاد أنه جالس على العرش، لأن هذه عقيدة اليهود، وفيها تكذيب لقوله تعالى: {فَلاَ تضْربِوُا للهَِِّ 

  .)7(الفَرْق بين الفِرَق.اهـ. أبو منصور البغدادي، »إن الله خلق العرش إظهاراً لقدرته، ولم يتخذه مكاً� لذاته«: τوقال الإمام علي 

 
 أي: كما ورد في القرءان، استوى استواء يليق به. ) (1
 . 379، صالأسماء والصفاتالبيهقي، ) (2
 الجلوس ليس له معنى في لغة العرب إلا هذا المعروف ممن له جزء أعلى وجزء أسفل، والجزء الأسفل ملاصق لما تحته. ) (3
 المكان: الفراغ الذي يشغله الحجم. ) (4
 الجهة: الناحية. ) (5
 . 108/ 2،  إتحاف السادة المتقينمحمد مرتضى الزبيدي، ) (6
 . 287، ص الفرق بين الفرقأبو منصور البغدادي، ) (7

* القاعدة: أن القرءان لا يتعارض، والحديث لا يتعارض، والقرءان لا يعارض الحديث، وكذلك الحديث لا يعارض القرءان، فلا بد أن تكون  
 ]. 11] منسجمة مع الآ�ت المحكمات، ومنها: {ليَْسَ كَمِثلِْهِ شَيْءٌ} [الشورى: 5حمْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَـوَى} [طه:  هذه الآية: {الرَّ 

  البرهان المؤيد، .اهـ. أحمد الرفاعي،  »من زعم أن الله في شيء أو من شيء أو على شيء فقد أشرك«:  τ* قال الإمام جعفر الصادق  
 . 19ص

  ير وغ   أن يكون له حاجة إليه واستقرار عليه، وهو الحافظ للعرشيرغ  ««نقرّ بأن الله على العرش استوى، من :  τ* قال الإمام أبو حنيفة  
القاري،    .ـاه.ا»يرً كب  فقبل خلق العرش أين كان الله تعالى، تعالى الله عن ذلك علوًّا  العرش من غير احتياج، ولو كان محتاجًا إلى الجلوس والقرار

 . 127،  126ص  مِنَح الروض الأزهر في شرح الفقه الأكبر،
الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب،  « ]: 5حمْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَـوَى} [طه:  لرجل سأله عن {الرَّ  τ* قال مالك 

 . 379صالأسماء والصفات،  .اهـ. البيهقي، »والسؤال عنه بدعة، وما أراك إلا مبتدعًا
ءامنت بلا تشبيه، وصدقت بلا تمثيل، واتهمت  « ]  5حمْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَـوَى} [طه:  عندما سئل عن قوله تعالى: {الرَّ   τ* قال الشافعي  

 . 31صه وتمرّد، دفع شُبه من شبَّ   .اهـ. الحصني»نفسي عن الإدراك وأمسكت عن الخوض فيه كل الإمساك
 . 2/430نجم المهتدي،  .اهـ. ابن المعلم، »وكذا [يكفر] من يعتقد أن الله جالس على العرش«: τ* قال الشافعي 

 . 18، صالبرهان المؤيد.اهـ. أحمد الرفاعي، »استوى كما أخبر لا كما يخطر للبشر«: τ* قال أحمد بن حنبل 
  وبالمعنى الذي أراده، استواءً منزَّهًا عن المماسة والاستقرار والتمكن  ى الوجه الذي قاله،ل««وأنه مستوٍ على العرش ع* قال الغزالي رحمه الله: 

وفوق كل    اءمبلطف قدرته، ومقهورون في قبضته، وهو فوق العرش والس  بل العرش وحملته محمولون  ؛والحلول والانتقال، لا يحمله العرش
رفيع الدرجات عن    بل هو ؛اء كما لا تزيده بعُدًا عن الأرض والثرىم إلى العرش والس فوقية لا تزيده قرباً  )فوقية القهر(إلى تخوم الثرى  شيء

وهو أقرب إلى   ي)المعنوي لا الحسّ  القرب(الأرض والثرى، وهو مع ذلك قريب من كل موجود،  اء، كما أنه رفيع الدرجات عنمالعرش والس



42 
 

 

 ................................................................................................................... 

 

 
ذات الأجسام، وأنه لا يحل في شيء،   شهيد، إذ لا يماثل قربه قرب الأجسام، كما لا يماثل ذاته  شيءكل   العبد من حبل الوريد، وهو على

 . 53، 52، ص الغزالي قواعد العقائد.اهـ. »ولا يحل فيه شيء
العلم بأنه تعالى مستوٍ على عرشه بالمعنى الذي أراد الله تعالى بالاستواء، وهو الذي لا ينافي وصف الكبر�ء، ولا  «* قال الغزالي رحمه الله:  

يتطرق إليه سمات الحدوث والفناء، وهو الذي أريد بالاستواء في السماء [...] وليس ذلك إلا بطريق القهر والاستيلاء، كما قال الشاعر:  
 [الرجز] 

راقِ  الـــــــــــــعـــــــــــــِ عـــــــــــــلـــــــــــــى  رٌ  ــْ ــــ ــــــــــ بِشــــــــــ ــتـــــــــــــوى  ــــ ــــــــــ اســــــــــ  قـــــــــــــدِ 
 

راقِ   ــْ هـــــــــ ــُ مـــــــــ ودمٍ  فٍ  ــْ يـــــــــ ــَ ـــ ــــــــــ ســــــــــ ــيرِ  غـــــــــ نْ  ــِ ــــــــــــ. »مـــــــــ ــــــــــ ــــــــــــ  .اهــــــــــ
 

 . 167  – 165ص قواعد العقائد، الغزالي، 
  المخلوقين، وطهّروا عقائدكم من تفسير معنى الاستواء في حقه تعالى  ««نزّهوا الله عن سمات المحدثين وصفات* قال أحمد الرفاعي رحمه الله: 

 . 16، صالبرهان المؤيد. أحمد الرفاعي، ـاه.الله عن ذلك» بالاستقرار، كاستواء الأجسام على الأجسام المستلزم للحلول، تعالى 
الأصبهاني   القاسم  أبو  قال  عُدّي  تى: «ومرحمه الله*  الاستيلاء»ـب  ]الاستواء[  معنى  اقتضى  الأصبهاني،  ـاه.«على»  القرءان.    ، مفردات 

1/331 . 
 صالح، قال الحافظ   عن أبيبي عن الكليربالاستقرار، فهو من رواية السدي الصغ  رّ الاستواءسأنه ف  * ولا صحة لمِا روي عن ابن عباس  

الحذر من    ى «سلسلة الكذب»، فوجبيسمّ   . وهذا السند384،  383، صوالصفات  الأسماء. البيهقي،  ـاه.البيهقي: «الرواية منكرة»
 من تفسير ابن عباس»، فإنه كذب عليه.  كتاب «تنوير المقباس 

ويقولون:    ى العُرف والحس،ضرون الأحاديث على مقتالفاسدة يجُْ ]  وأتباعه  ابن تيمية  :أي[* قال تقي الدّين الحصني: «وفي مواضع أغراضهم  
الفهم، وذلك    ثم يقولون: لا كما يُـعْقَل. يغالطون بذلك من يسمع من عامي وسيّء  ينزل بذاته وينتقل ويتحرك ويجلس على العرش بذاته، 

 . 15، صشَبَّه وتمرَّد دَفْع شُبه من. الحصني، ـاه.متهافت يدفع آخره أوله، وأوله آخره» عن التناقض، ومكابرة للحس والعقل، لأنه كلام 



43 
 

 : تكلم على القدر. 30س

من طاعة أو معصية، من إيمان أو كفر، بتقدير الله ومشيئته وعلمه، الخير  كل شيء يحصل في هذه الدنيا من خير أو شر،  

  والإيمان والطاعة بتقديره ومحبته ورضاه، أما الشر والمعصية والكفر فبتقدير الله وليس بمحبته وليس برضاه، ولا يوصف تقدير الله الذي 

 .)1(هو صفته بالشر

 ]. 9شَيْءٍ خَلَقْناَهُ بقَِدَرٍ} [القمر:   كُلَّ : {إِ�َّ )2(قال تعالى

(كتاب القدر، باب كل شيء بقدر    صحيح مسلم . مسلم، »)5(والكَيْسُ   )4(كُلُّ شيءٍ بقدَرٍ حتىّ العَجْزُ «:  )3(الحديث

 ). 4/2045الله،  

  

 
 إنما يقال: تقدير الله حسن، أما المقدورات إن كانت شرًّا فتوصف بالشر. ) (1
 من الآ�ت الدالة على ذلك: ) (2

 ]. 102} [البقرة:  بإِِذْنِ اللهَِّ قوله تعالى: {وَمَا هُم بِضَاريِّنَ بهِِ مِنْ أَحَدٍ إِلاَّ 
 ]. 166وقوله تعالى: {وَمَا أَصَابكَُمْ يَـوْمَ الْتَـقَى الجْمََعَان فبَإِِذْنِ اللهِ} [آل عمران: 

 ]. 51 مَا كَتَبَ اللهُ لنََا} [التوبة: ن يُصِيبَـناَ إِلاَّ وقوله تعالى: {قُل لَّ 
 ]. 11لهَُ} [الرعد:   وقوله تعالى: {وَإِذَا أرَاَدَ اللهُ بقَِوْمٍ سُوءاً فَلاَ مَرَدَّ 

 ]. 22} [الحديد:  مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فيِ الأْرَْضِ وَلاَ فيِ أنَفُسِكُمْ إِلاَّ فيِ كِتاَبٍ مِّن قَـبْلِ أنَ نَّبرْأَهََاوقوله تعالى: {
 ]. 2،  1) مِن شَرِّ مَا خَلَقَ} [الفلق،  1وقوله تعالى: {قُلْ أعَُوذُ برَِبِّ الْفَلَقِ (

(كتاب الأدب، باب ما يقول إذا أصبح،  سنن أبي داود،  . أبو داود،  »ما شاء اللهُ كان وما لم يشأْ لم يكنْ «كما ورد في الحديث:  )  (3
). والقدر، معناه: تدبير الأشياء على وجه مطابق لعلم الله الأزلي ومشيئته الأزلية، فيوجدها في الوقت الذي علم أ�ا  410،  7/409

 تكون فيه. 
من    أرضِهِ لعَذَّبهم وهو غيرُ ظالمٍ لهم، ولو رحمهَم كانت رحمتُه لهم خيراً  اواتهِِ وأهلَ لو أنَّ اللهَ عذَّب أهلَ سموهناك الحديث المشهور: «*  

ليُِخطئَكَ، وما     تؤمنَ بالقدَرِ وتعلمَ أنَّ ما أصابك لم يكن تىما قبَلَِه اللهُ منك ح  Υم، ولو أنفقتَ جبلَ أحُدٍ ذهباً في سبيلِ اللهِ  أعمالهِ 
 ). 5/182، ( مسند أحمدأحمد، .  لدخلتَ النارَ» أخطأك لم يكُن ليُِصيبَك، ولو مُتَّ على غيرِ ذلك

 العجز: الضعف، أي: ضعف الفهم. ) (4
 الكيس: الفطنة والذكاء والاجتهاد. ) (5



44 
 

 : ما الدليل على أن مصافحة الرجل للمرأة الأجنبية حرام؟ 31س

المعجم . الطبراني، »)2(امرأةً لا تحَلُّ لهُ  من حديدٍ خيرٌ له من أنْ يمَسَّ  )1(لأََنْ يطُعنَ في رأسِ أحدكِم بمِخْيَطٍ «الحديث: 

(كتاب القدر، باب    صحيح مسلم. مسلم،  »)3(واليدُ ز�ها البطْشُ «). وقال عليه الصلاة والسلام:  212،  2/211(الكبير،  

 ). 2046/ 4قدّر على ابن ءادم حظه من الزنى وغيره، 

  

 
 خْيَط: ما خِيطَ بهِ. الـمِ ) (1
 معناه لو عُذِّبَ على هذه المعصية كان عذابه أشد مِن أنْ لو طعُن بحديدة في رأسه. ) (2
 زنى اليد يشمل أشياء كثيرة، يشمل اللمس المحرم، والمراد بالبطش العمل باليد.) (3

،  375/ 5، (كتاب السير، باب بيعة الأئمة وما يستحب لهم،  صحيح ابن حبان. ابن حبان،  »إني لا أصافحُ النساءَ «قال:    صلى الله عليه وسلم* وجاء أنه  
 . 23/406، فتح الباري)، وإسحاق بن راهويه بسند حسن، كما ذكر ابن حجر العسقلاني،  376

.اهـ. البخاري،  »»قد بايعتُكِ على ذلكَ «ت يدُه امرأةً قط في المبايعة، ما يبايعهن، إلا بقوله:  ولا واللهِ، ما مسَّ « قالت:    * وعن عائشة  
 ). 4/1856]،  10، (كتاب التفسير، باب {إِذَا جَاءكَُمُ الْمُؤْمِناتُ مُهاجِراَتٍ} [الممتحنة:  صحيح البخاري

من النساء قط إلا بما أمره الله جل وعلا، وما مست كفه كف امرأة   صلى الله عليه وسلمما أخذ رسول الله «أ�ا قالت: وفي لفظ ءاخر عن عائشة  
، (كتاب الحظر والإباحة، ذكر صحيح ابن حبان.اهـ. ابن حبان، »كلامًا  »ققد بايعتُكُنَّ «قط، وما كان يقول لهن إذا أخذ عليهن إلا: 

 ). 340، 339/ 6البيان بأن المرء ممنوع عن مس امرأة لا يكون لها محْرَمًا في جميع الأحوال،  
 بايع النساء بالمصافحة، وهو كلام باطل. صلى الله عليه وسلم * وفي ذلك ردٌّ على من زعم أن النبي 



45 
 

 : تكلم على قراءة القرءان على الميت. 32س

 قراءة القرءان على الميت جائزة.

يرَْ}  ]. 77[الحج:  )1(قال تعالى: {وَافـْعَلُوا الخَْ

وإجماع   .)2()66/ 4وصححه، (فصل في المحتضر،  صحيح ابن حبان،  . ابن حبان،  »ـساقرؤُوا على موتاكُم ي ـٰ«الحديث:  

 أهل الحق على جوازه ونفعه. 

 
 . 23/72،  تفسير الفخر الرازييدخل في الخير البرُّ والمعروف. الفخر الرازي، ) (1
. أحمد،  » غُفِرَ لهُ، واقرَؤُوها على موتاكُمرجلٌ يرُيدُ اللهَ تبارك وتعالى والدارَ الآخرةَ إلاَّ   ـس قلبُ القرءانِ، لا يقَرؤُهاي ـٰ«وفي لفظ:  )  (2

 ). 5/26، ( مسند أحمد
اتفق العلماء على جواز  «):  43،  42(   »الأربعين النووية«فوه. فالجواب ما قد ذكره النووي في مقدمة  * وإذا قيل: إن بعض العلماء ضعَّ 

 .اهـ.» العمل بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال
تحتمل المحتضر، وتحتمل الذي مات من قريب    »موتاكم«* وإذا قيل: المحتضَر فحسب، فالجواب: ليس في الحديث تخصيص بالمحتضَر، كلمة  

 أو من بعيد. 
إذا مات أحدكُم فلا تحبِسُوه، وأسرعُِوا بهِ إلى قبرهِِ، وليُْقرأْ عندَ  «): 12/444(  المعجم الكبير* وكذلك الحديث الذي رواه الطبراني في 

) عن هذا الحديث:  659،  658/ 4(  شرح البخاري. قال الحافظ ابن حجر في »رأسِهِ بفاتحةِ الكتابِ، وعندَ رجليهِ بخاتمةِ البقرة في قبرهِِ 
 .اهـ. »أخرجه الطبراني بإسناد حسن«

رسول الله  *   أصحاب  فهمه  ما  للميتصلى الله عليه وسلموهذا  القرءان  قراءة  بن    ، جواز  عمر  بن  عبد الله  الجليل  الصحابي  عن  ثبت  فقد  قبره،  عند 
كتاب الجنائز، باب ما ورد في قراءة القرءان عند  (،  ىبر الك السنن، أنه قرأ على القبر أول سورة البقرة وخاتمتها. البيهقي،   الخطاب

 . 137، ص الأذكار، وحسَّنه النووي، )4/93 القبر،
فيها، اختلاف  لا  التي  الصدقة  الباب  هذا  «أصل  المالكية:  أقوال  من  والدعاء مفك  *  القرءان  قراءة  تصل  فكذلك  ثوابها  للميت  يصل    ا 

 . 279،  277/ 1، التذكرة. القرطبي، ـاه.إذ كل ذلك صدقة، فإن الصدقة لا تختص بالمال»  والاستغفار،
]  أي الميت المدفون[  : ويُستحبّ أن يقُرأ عندهرحمه الله«قال الشافعي    ):284ص (* من أقوال الشافعية: قال النووي في «ر�ض الصالحين»  

 . ـاه.كان حسناً»  من القرءان، وإن ختموا القرءان عنده شيء
أَحَدٌ}    يقول: «إذا دخلتم المقابر فاقرؤوا آية الكرسي  * من أقوال الحنابلة: قال أبو بكر المروزي: «سمعت أحمد بن حنبل و{قُلْ هُوَ اللهُ 

،  المقصد الأرشد.اهـ. ابن مفلح،  »فإنه يصل إليهم«، وقال:  »» اجعل فضله لأهل المقابر  هُمَّ ] ثلاث مرات، ثم قولوا: اللَّ 1[الإخلاص:  
2/338 ،339 . 

 * وهاك نقلين عن عمدتين للوهابية: 
من قرأ القرءان محتسباً وأهداه إلى  «) حين سئل عن حكم عمل الختمة لمن مات: 300/ 24، ( »مجموع فتاوى ابن تيمية«ابن تيمية في 

 .اهـ. »الميت نفعه ذلك
أخرج عبد العزيز صاحب الخلال بسنده مرفوعًا: من دخل المقابر فقرأ سورة  «):  75(ص  »أحكام تمني الموت«ابن عبد الوهاب في  

 .اهـ. »خفف الله عنهم، وكان له بعدد من فيها حسنات »ـسي ـٰ



46 
 

 ........................................................................................................  

  

 
صالحين.   ، وكان هو وأبوه]عُرِف بابن أفرند[اعيل بن أحمد أبو الوليد إسم وهذه قصة في كتاب «العاقبة» لعبد الحق الأزدي قال: «حدثني* 

حزبًا من القرءان،    إخوانه ممن يوثق بحديثه، قال لي: زرت قبر أبيك فقرأت عليه  قال لي أبو الوليد: مات أبي رحمة الله عليه، فحدثني بعض
انصرفت وهي معي،    لي؟ قال: فهبَّت عليَّ نفحة مسك غشيتني، وأقامت معي ساعة، ثم  ثم قلت له: � فلان، هذا قد أهديته لك، فماذا
 . 127، العاقبة. عبد الحق الإشبيلي، ـاه.فما فارقتني إلا وقد مشيت نحو نصف الطريق»



47 
 

 : ما الدليل على جواز انتفاع الميت بالصدقة؟ 33س

 )1( من ثلاثةٍ: إلاّ من صدقةٍ جاريةٍ، أو علمٍ ينُتفَعُ بهِ، أو ولدٍ صالحٍ إذا مات الإنسان انقطعَ عنه عملُه إلاَّ «الحديث:  

). معناه: أن هذا مما  3/1254(كتاب الوصية، باب ما يلحق الإنسان من الفوائد بعد وفاته،   صحيح مسلم. مسلم،  »يدَعُو لهُ 

نْسَانِ إِلاَّ ينتفع به المسلم مما يكون هو سببًا فيه. وكذلك قوله تعالى: {وَأَن لَّ  ، أي: ما يكونُ من  )2(]39 مَا سَعَى} [النجم: يْسَ لِلإِْ

فعله من الخير انتفع بهن وما كان من إحسان غيره إليه ولم يكن من فعله انتفع به، بفضل الله عليه، وذلك كصلاة الجنازة ليست من 

 لغيره، ليس من فعل هذا الغير وينتفع به.  صلى الله عليه وسلمفعل الميت وينتفع بها، وكدعاء الرسول 

  

 
 دعاء الولد الصالح ليس من فعل الميت، هو دعاء غير الميت وينتفع به الميت.) (1
لا بما سعى، فليس في الآية تعرض لمنع الانتفاع بعمل  إ. وهو سبحانه لم يقل إنه لا ينتفع  24/ 10،  البحر المحيطأبو حيان الأندلسي،  )  (2

الحديثَ، وحديث    »إذا مات الإنسان«الغير؛ بل في الحديث ما يشهد لصحة وصول الأجر والنفع من عمل الغير، كما في حديث:  
عن   τ) عن تصدق سعد بن عبادة 1013/ 3البخاري في صحيحه (كتاب الوصا�، باب أرضي أو بستاني عن أمي فهو جائز [...] 

«� رسول الله، إن أمي توفيت وأ� غائب  توفيت أمه وهو غائب عنها، فقال:   τأن سعد بن عبادة    أمه التي ماتت. فعن ابن عباس  
، فقال سعد: «فأشهدك أن حائطي المخراف صدقة  «نعم»م:  لاعنها، أينفعها شيء إن تصدقت به عنها؟ »، فقال عليه الصلاة والس

 »، أي ينفعها. نعمقال له: «صلى الله عليه وسلم . وما فعله سعد بن عبادة ليس من فعل أمه، والرسول)حائطي المخراف: بستاني المثمر(. ـعليها».اه
ى الدعاء والصدقة والصوم  لى الوصول بالقياس عل«ثم قال السيوطي: واستدلوا ع  ):373/ 10( »  إتحاف السادة المتقنقال الزبيدي في «

والحج والعتق، فإنه لا فرق في نقل الثواب بين أن يكون عن حج أو صدقة أو وقف أو دعاء أو قراءة، وبالأحاديث الواردة فيه، وهي 
، وبأن المسلمين ما زالوا في كل مصر يجتمعون ويقرؤون لموتاهم من غير نكير،  وإن كانت ضعيفة فمجموعها يدل على أن لذلك أصلاً 

 . ـاه.فكان ذلك إجماعًا»



48 
 

 : ما الدليل على أنه يجوز قيام رمضان بأكثر من إحدى عشرة ركعة؟ 34س

يرَْ لعَلَّ   ]. 77كُمْ تُـفْلِحُون} [الحج: قال الله تعالى: {وَافـْعَلُوا الخَْ

  )1()337/ 1، (كتاب الوتر، باب ما جاء في الوتر،  صحيح البخاري. البخاري،  »صلاة الليلِ مثنىَ مثنىَ «الحديث:  

ن، باب ما  ساح(كتاب البر والإ،  )3(صحيح ابن حبان. ابن حبان،  »، استكثرَ أو استقلَّ )2(الصلاةُ خيرٌ موضوعٌ «والحديث:  

 ). 453،  1/452جاء في الطاعات وثوابها،  

  

 
وفي الحديث ترك التحديد بعدد، فيشمل سبع ركعات وتسعًا إلى عشرين إلى أربعين إلى مائة إلى أكثر من ذلك، كل هذا شيء موافق،  )  (1

أسبّح  «أنه كان يسبح اثنتي عشرة ألف تسبيحة، كل يوم، ويقول:    τلم يفعل كل ما رغب فيه. أليس ثبت عن أبي هريرة    صلى الله عليه وسلموالرسول  
سبّح بهذا العدد،    صلى الله عليه وسلم). ولم يثبت أن الرسول  360/ 7(  »الإصابة «.اهـ. رواه ابن سعد، وصححه الحافظ ابن حجر في  »بقدر ذنوبي

(النفراوي ركعة،  وثلاثين  بست  رمضان  يقومون في  المدينة كانوا  أهل  وهؤلاء  عاصياً.  هريرة  أبو  بذلك  يكون  الدواني،  فهل  الفواكه   ،
 ) فهل يقال: إنه خاب سعيهم وضل وأتبعوا أنفسهم فيما هو معصية لله، لقول متنطع بتحريم الز�دة على إحدى عشرة ركعة.1/490

 خير موضوع أي شيء حسن وُضِعَ وحُثّ عليه. ) (2
 ). 82/ 4( فتح الباريحه، ووافقه عليه الحافظ ابن حجر العسقلاني، أخرجه ابن حبان في صحيحه وصحَّ ) (3



49 
 

 : ما الدليل على جواز استعمال الدف؟ 35س

سنن  . أبو داود،  »أوفيِ بنذرِكِ «: إني نذرت أن أضرب على رأسك بالدف، قال:  صلى الله عليه وسلم الحديث: أن امرأة قالت للرسول  

 . )1()199/ 5، (كتاب الأيمان والنذور، باب ما يؤمر بوفائه من النذر،  أبي داود

  

 
 لا يقرّ حرامًا.  صلى الله عليه وسلم؛ لأن النبي »فأوفيِ بنذرِكِ «، فلو كان حرامًا لمَا قال لها: صلى الله عليه وسلمعمل المرأة هذا لإدخال السرور على قلب رسول الله ) (1

أعلنُوا هذا  «قال:  صلى الله عليه وسلمأن النبي   ) عن عائشة 390، 3/389* وفي سنن الترمذي (كتاب النكاح، باب ما جاء في إعلان النكاح،  
وفيه إيماء إلى جواز ضرب الدف في المساجد، لأجل  «. قال ابن حجر الهيتمي:  »النكاحَ واجعلُوه في المساجدِ، واضربُوا عليه بالدفوفِ 

 . 4/356، الفتاوى الكبرى.اهـ. ابن حجر الهيتمي، »ذلك فعلى تسليمه يقاس عليه غيره
  ) عن عائشة  5/1980* وروى البخاري في صحيحه (كتاب النكاح، باب النسوة اللاتي يهدين المرأة إلى زوجها ودعائهن بالبركة،  

. قال الحافظ ابن  »هْوُ الأنصارَُ عجبُـهُمُ اللَّ   � عائشةُ، ما كان معكُم لهوٌ، فإنَّ «:  صلى الله عليه وسلمأ�ا زفت امرأة إلى رجل من الأنصار، فال نبي الله  
،  فتح الباري. ابن حجر العسقلاني،  »فهل بعثتُم معها جاريةً تضربُ بالدفِّ وتغنيّ «حجر العسقلاني في شرحه في رواية شريك، فقال:  

15 /446 . 
لأن   عامة للرجال والنساء، والتخصيص لا يشهد له العرف ولا الشرع، * وأما من قال: إن جوازه خاص بالنساء، فقوله مردود، لأن إباحته 

حتى    ، وليس ذلك مما يختص بالنساءشيءبالفرق، ولم يرد هنا في ذلك    الأصل اشتراك الذكور والإ�ث في الأحكام إلا ما ورد الشرع فيه
الشام    أهل اليمن مشهور عندهم أن الرجال يضربون به، وكذلك أهل بَـرّ   يقال: إنه يحرم على الرجال التشبّه بهن، فبقي على العموم، لأن 

 . الصوفية وأهل الذكر



50 
 

 : من هو أول الأنبياء والرسل؟ 36س

 .υأول الأنبياء والرسل ءادم 

 .)1(]32اللهَ اصْطفََى ءاَدَمَ} [ءال عمران:   قال تعالى: {إِنَّ 

سِواهُ  «الحديث:   فمَن  الأنبياءِ]  آدمَ  لوِائي[مِن  القيامة]  إلاّ تحتَ  الترمذي،  »[يومَ  الترمذي،  .  تفسير  سنن  _كتاب 

 .)2()5/308القرءان، باب سورة بني إسرائيل، 

 
اصْطفََى ءادَمَ وَنوُحًا} [ءال عمران:    في الآية: {إِنَّ )  (1 ] اصطفاء ءادم من جنس اصطفاء نوح، ونوح اصطْفي بالنبوة والرسالة،  33اللهَ 

 . 148/ 3، تفسير القرءان العظيموكذلك ءادم، لورده في سياق واحد. ابن أبي حاتم الرازي، 
اَ يَـتَـقَبَّلُ اللَّـهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ * وفي قوله الله تعالى: { لئَِن بَسَطتَ إِليََّ يدََكَ لتَِـقْتُـلَنيِ مَا أََ� ببِاَسِطٍ يدَِيَ إلِيَْكَ لأِقَـْتُـلَكَ    )٢٧( قاَلَ لأَقَـْتُـلنََّكَ قاَلَ إِنمَّ

] دليل على رسالة آدم، وأن أبناءه كانوا على 29 – 27الآية [المائدة:  }إِنيِّ أرُيِدُ أنَ تَـبُوءَ بإِِثمِْي وَإِثمِْكَ  )٢٨(إِنيِّ أَخَافُ اللَّـهَ رَبَّ الْعَالمَِينَ 
نيِّ جَاعِلٌ في  شريعة أنُزلت على أبيهم. وفي حديث البخاري في الصحيح (كتاب الأنبياء، باب قول الله تعالى {وَإِذْ قاَلَ ربَُّكَ للِْمَلاَئكَِةِ إِ 

دليل أيضًا، لأنه لو لم   »لا تقُتلُ نفْسٌ ظلُمًا إلاّ كان على ابنِ ءادمَ الأولِ كِفْلٌ مِن دمِها«):  1213/ 3]،  30الأْرَْضِ خَليِفَةً} [البقرة:  
 يكن مرسلاً إلى أبنائه لم يكونوا مكلفين، فلم يكن يكتب على ابن آدم الأول ذنب.

)، عن أبي ذر أنه قال: قلت:  454،  1/453وروى ابن حبان في صحيحه، (كتاب البر والإحسان، باب ما جاء في الطاعات وثوابها،  
، ونفَخَ فيهِ مِن روُحِهِ  [بعنايته]نعم، خلقه اللهُ بيدِهِ  «، قلت: � رسول الله، أنبيٌّ مرسَل؟ قال:  »ءادم«� رسول الله، من كان أولهم، قال:  

المشرَّ  عنده]،  [الروح  قِبلاً وكلَّ ف  في  »مَه  العسقلاني  حجر  ابن  الحافظ  ورواه  الملائكة.  واسطة  غير  من  أي:  العالية«،    » المطالب 
ناَ إلِيَْكَ} الآية [النساء]. قدّم ذكر نوح قوله: {إِ�َّ «): 1/16(  »فتح الباري«). وقال في 204/ 14( فيها لأنه أول نبي أرُسل   υ أوَْحَيـْ

 .اهـ. »أو أل نبي عُوقب قومه، فلا يردّ كون آدم أول الأنبياء مطلقًا
إِ�َّ أرَْسَلْناَ نوُحًا إِلىَ قَـوْمِهِ أنَْ أنَذِرْ قَـوْمَكَ مِن قَـبْلِ أنَ َ�تْيَِـهُمْ  * أما حديث البخاري في الصحيح (كتاب الأنبياء، باب قول الله تعالى: {

) الذي فيه أن الناس �تون نوحًا يوم القيامة فيقولون: أنت أول الرسل إلى أهل الأرض. فمعناه أنه أول  1215/ 3] 1} [نوح: عَذَابٌ ألَيِمٌ 
 . »إلى أهل الأرض«رسول أرسل إلى قبائل متعددة، لأنه من كان قبله لم يكونوا كذلك، دل على ذلك كلمة 

عن جعفر فيمن يقول: آمنت بجميع أنبيائه، ولا أعلم ءادم نبيّ  « )، ففيها:  2/291(   »الفتاوى الهندية«* وأما تكفير منكر نبوته فهو في  
 .اهـ. »»العتابية«أم لا؟ يكفر، كذا في 

 . 269،  268، ص »مراتب الإجماع«* ونقل الإجماع على أن إنكار رسالته كفر غير واحد، منهم ابن حزم في 
* ولا يلتفت إلى شذوذ بعض الوهابية، فإ�م خرجوا بهذا عن إجماع الأمة، وليحذر من برامج وضعت على الإنترنت يطرح فيها أسئلة، منها:  

 من هو أول رسل الله أو أول أنبياء الله؟ فإذا أجاب الشخص بأنه آدم، جاء الجواب أنه غلط؛ فيجب التحذير منه. 
أ� سيدُ ولدِ ءادمَ يومَ  «:  صلى الله عليه وسلمقال: قال رسول الله    τ.اهـ. وهو حديث عن أبي سعيد الخدري  »حسن صحيح«قال الترمذي عقبه:  )  (2

عنهُ الأرضُ    القيامةِ ولا فخرَ، وبيدي لواءُ الحمَْدِ ولا فخَر، وما من نبيٍّ يومئذٍ ءادمَ فمَن سواهُ إلاّ تحتَ لِوائي، وأ� أولُ مَن تنشقُّ 
 ). 5/308. الترمذي، سنن الترمذي، (كتاب تفسير القرءان، باب سورة بني إسرائيل،  »ولا فخرَ 

أجمع المسلمون  «:  159، ص»أصول الدّين«هجرية في كتابه    429* ونقل إجماع المسلمين على نبوة ءادم أبو منصور البغدادي المتوفى سنة  
 .اهـ. »υوأهل الكتاب على أن أول من أرسل من الناس ءادم 



51 
 

 ........................................................................................................  

  

 
وأبناؤه عائشين بغير شريعة يعملون بها لكانوا كالبهائم، ليس    υوقد أخبر الله تبارك وتعالى في كتابه بفضل البشر، ولو كان أولهم ءادم  

 لهم ذلك الفضل الذي �له أبوهم بإسجاد الملائكة له. 



52 
 

 ماذا يجب للأنبياء؟ وماذا يستحيل عليهم؟ : 37س

 )4(. ويستحيل عليهم الكذب)3(والفصاحة  )2(والشجاعة  )1(يجب أن يكونوا متصفين بالصدق والأمانة والفطانة والعفة

 والخيانة والرذالة والزنى وسائر الكبائر والكفر قبل النبوة وبعدها. 

 ]. 86لْناَ عَلى الْعَالَمِينَ} [الأنعام: قال تعالى: {وكَُلاًّ فَضَّ 

  ). 15( الشمائل المحمدية. الترمذي، » حَسَنَ الوَجْهِ حسنَ الصوتِ ما بعثَ اللهُ نبيًّا إلاَّ «الحديث 

 
دون: أفعل أو لا أفعل؟ سيد�  يجب علينا أن نعتقد أن الأنبياء من صغرهم مؤمنون. لا يرتكبون الزنى، ولا يعزمون على فعله، ولا حتى يتردَّ )  (1

 ، ومعناه: أن الز�رة لم تحصل بسبب المطر. »زرتك لولا أمطرَتْ «لم يهم بالزنى، أصل الهم ما حصل، وهو كقول القائل:   υيوسف 
عندما ترك قومه كان هذا من الحكمة، لأنه لو بقى بينهم لقتلوه، فهو لا طاقة له بهم، فهذا لا   υأنبياء الله كلهم شجعان. سيد� موسى  ) (2

 من مكة لا يدل على الجبن، إنما خرج بأمر من الله.  صلى الله عليه وسلميكون جبناً. وخروج سيد� محمد 
ُ الراء غيناً أو لامًا والسين ثاءً... وأما نبي الله موسى) (3 الذي تأثر لسانه   υ  أنبياء الله ما فيهم من هو فأَْفاء أو ألْثَغ، والألثغ هو الذي يُصَيرِّ

  بالجمرة التي تناولها ووضعها في فمه حين كان طفلاً أمام فرعون لحكمة ربانية، ما تركت تلك الجمرة في لسانه أن يكون كلامه غير مُفهم 
لجمرة، للناس؛ بل كان كلامه مفهمًا لا يبُدل حرفاً بحرف؛ بل يتكلم على الصواب، لكن كان فيه عقدة خفيفة، أي: بطء من أثر تلك ا

 ]، فأذهبها الله عنه. 28،  27) يَـفْقَهُوا قَـوْليِ} [طه:  27ثم دعا الله تعالى لما نزل عليه الوحي قال: {وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِّن لِّسَانيِ ( 
، على معنى أختي في الإسلام، وذلك ليدرأ عن نفسه القتل. ولما قال:  »هذه أختي«لم يكذب لما قال عن سارة زوجته:  υسيد� إبراهيم ) (4

}  قاَلَ بلَْ فَـعَلَهُ كَبِيرهُُمْ هَذَا فاَسْألَوُهُمْ إِنْ كَانوُا يَـنْطِقُونَ ]، على تفسير أنه كان مريضًا حقيقة. وقوله: {89{إِنيِّ سَقِيمٌ} [الصافات:  
]، معناه: إن كانوا ينطقون فقد فعله كبيرهم، أو أن تعظيمكم لهذا الصنم الكبير وكثرة عبادتكم له دفعني لتكسير الأصنام 63[الأنبياء:  

 الصغيرة، فيكون نسبة الفعل إلى الكبير من باب الإسناد المجازي، فلا كذب في ذلك.
 مفتراة درج بعض الجهال على ذكرها، ومن ذلك:  مختلقة* ينبغي التنبيه أيضًا إلى تبرئة الأنبياء عما لا يليق بهم من قصص 

 أنه مر بمرحلة شك في معرفة الله.  υافتراؤهم على إبراهيم 
 أنه همّ بالز� بامرأة العزيز.  υافتراؤهم على يوسف 

 أنه أرسل أحد قادة جيشه، ليكون في مقدم المعركة ليُقتل ليستأثر هو بعد ذلك بزوجته.  υافتراؤهم على داود 
 أنه أكله الدود في المرض الذي أصيب به، وذلك منفر، لا يجوز في حق الأنبياء.  υافتراؤهم على أيوب 

، حيث ذكر فيهما ما بُينّ آنفًا وغيره كنسبة الشرك إلى  »تفسير الثعالبي«، وكذا »تفسير الجلالين«ت في فينبغي التحذير من مواضع دُسَّ 
 ءادم وحواء. وكل ذلك من المفتر�ت التي لا يجوز اعتقادها في حق الأنبياء عليهم السلام.

  تعينَّ * صان الله الأنبياء من المنفرات، ككون أساميهم من الأسماء القبيحة الشنيعة وأخلاقهم من الأخلاق القبيحة، فإذا كان الأنبياء هكذا 
عٍ أنه مشتق من اللواط، وكذلك عكسه، وهو عي مدَّ أن تكون أساميهم حسنة، ثم إن لفظ اللواط عربي، ولوطاً اسم أعجمي، فكيف يدَّ 

من  القول بأن اللواط مأخوذ من لوط، فلفظ اللواط كان قبل قوم لوط، لأن اللغة العربية لغة قديمة، فلا يجوز ادعاء هذا الاشتقاق؛ بل على 
 ادعى ذلك أن يخلص منه بالتشهد. 



53 
 

 ] 3: ما معنى قوله تعالى: {لمَْ يلَِدْ ولمَْ يوُلَدْ} [الإخلاص: 38س

 والانحلال عن الله، فالله لا يحل في شيء، ولا ينحل منه شيء، ولا يحل فيه شيء،   )1(معناه: نفي المادية

 
 المادية: المادة والجسم. ) (1



54 
 

  . )2(الرسالة القشيرية.اهـ. القشيري،  »من زعم أن الله في شيء أو من شيء أو على شيء فقد أشرك«:  )1(قال الإمام جعفر الصادق

 
 . ψهو مجتهد مطلق كابن سيرين وأبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد ) (1

 . 2/125،  الحاوي للفتاوى* نقل السيوطي الإجماع على كفر الاتحادية والحلولية. السيوطي، 
  قولاً   على أن أهل الحلول والزيغ ينسبون إلى الشيخ محيي الدّين بن عربي  فمن قال بالحلول فدينه معلول، وما قال بالاتحاد إلا أهل الإلحاد.*  

وبهائم وإنس    هو عينه»، وهذا يفهم منه أن هذه الكائنات بما فيها من جمادات  ، افتراء وزوراً، وهو قولهم: «إن الله خلق الخلق من أصل باطلاً 
فهذه الكلمة منافية لما   تعالى، وهل يتحوَّل ويتبدَّل ويتكثَّر ويتطوَّر إلا المخلوق الحادث؟! وجن هي عن ذات الله وقد حل فيها والعياذ بالله

{ليَْسَ كَمِثلِْهِ شَيْءٌ} [الشورى:    »، وهي منسجمة مع قوله تعالى: يرولا يتغ  «سبحان الذي يغيرّ   يتردد على ألسنة المسلمين، وهي قولهم: 
11 .[ 

] يعلم بكم أينما كنتم. وقوله تعالى: {وَنحَْنُ أقَـْرَبُ إلِيَْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَريِدِ} [ق:  4* معنى قوله تعالى: {وَهُوَ مَعَكُمْ أيَْنَ مَا كُنتُمْ} [الحديد:  
 . ]، أي: أعلم بنفس الشخص من نفسه بنفسه، فالله سبحانه مع الأنبياء والأولياء بالنصرة والكلاءة والحفظ16
  الذكر هو «لا إله إلا الله»، لا ذكر أحبّ إلى الله من «لا إله إلا الله!؟»  والعجب كيف يستحلون هذه الكلمات، وهم يعلمون أن أفضل* 

رسول الله   قال  إلا الله»  صلى الله عليه وسلموقد  إله  «لا  عن  سُئل  الحسناتِ   نَـعَمْ،«  :عندما  أحسنُ  في  هي  البيهقي  رواه    اء الأسم». حديث صحيح 
 . )351/ 1(، والصفات

علي   ولكن وسعني قلب عبدي المؤمن»، فهو ليس حديثاً، قال ملا  * وأما ما يتناقلونه على ألسنتهم عن الله: «ما وسعتني أرضي ولا سمائي
  : أي،  «ومعناه وسع قلبه  ثم قال:  ـ.اه.»«ذكره في «الإحياء»، وقال العراقي: «لم أرَ له أصلاً   :301»، صالأسرار المرفوعةالقاري في «

 . مع أنه لا حاجة لتأويله لأنه لا أصل له. ـاه.بالحلول كفر» العبد المؤمن الإيمان بي وبمحبتي، وإلا فالقول 
  «الجنة ملعبة   العالم الزاهد الشيخ أبي يزيد البسطامي قدس الله سره، وهو قول:   * ويجدر التنبيه من كلام ينُسب زوراً وبهتاً� إلى العارف المكين 

المتمسكين بآداب السُّنَّة    الأكاذيب، فحاشاه أن يتكلم مثل هذا الكلام القبيح لأنه من  الصبيان»، و«سبحاني ما أعظم شأني»، وغيرها من 
 . وفعلاً  وقالاً  الشريفة حالاً 

 وغيره: [المتدارك]  »إيقاظ الهمم في شرح الحكم« * ومن الأشعار المدسوسة على أولياء الله تعالى في كتاب 
ــــــــــيّْ  ــــــــــ ــــــــــ ـــــــــــ ــَ فــــــــــ ــا  ــيــــــــــ ــدنــــــــــ ــالــــــــــ فــــــــــ يّ  ــَ ــغــــــــــ الــــــــــ ــرق  طــــــــــ  دع 

 

ــــيّْ   الحــــــــــ وم  ــــّ ــيــــــــــ ــ ــقــــــــــ ــ الــــــــــ إلا  ــــونْ  ــــكــــــــــ الــــــــــ ــــا   مــــــــــ
 

 والمعروف الصواب عند أهل التصوف السابقين قولهم: [المتدارك] 
ــــــــــيّْ  ــــــــــ ــــــــــ ـــــــــــ فـــــــــــــَ فـــــــــــــالـــــــــــــدنـــــــــــــيـــــــــــــا  يّ  الـــــــــــــغـــــــــــــَ طـــــــــــــرق   دع 

 

ـــــــــيّْ   حــــــــــ ـــــــــي  ـــــــــاقــــــــــ ــبــــــــــ ـــــــ والــــــــــ ـــــــــنى  ـــــــــفــــــــــ يــــــــــ ـــــــــلّْ  ـــــــــكــــــــــ  الــــــــــ
 

 والفرق بينها جَلِيٌّ، فلَكَ أن ترى كم بلغ التحريف والدسُّ مبلغَه، ومنها قولهم والعياذ بالله:
 أ� أنت بلا شك سبحانك سبحاني، توحيدك توحيدي وعصيانك عصياني. 

 ومنها قولهم والعياذ بالله: [الطويل] 
ــةٍ  ــجــــــــ ــلــــــــ ــثــــــــ كــــــــ إلا  ــالِ  ــثــــــــ ــمــــــــ ــتــــــــ الــــــــ في  ــونُ  ــكــــــــ الــــــــ ــا   ومــــــــ

 

ــعُ   ـــــ �بــــــــــ ــو  ـــــ هــــــــــ ـــــــذي  الــــــــــ ــاءُ  ـــــ المــــــــــ ــا  ـــــ بهــــــــــ ــتَ  ـــــ  وأنــــــــــ
 

 ومنها قولهم والعياذ بالله: [موشّح] 
ـــــــــــوانْ  ــــــــــ الأكــــــــــ ـــــــــــةُ  ــــــــــ ـــــخــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ نســــــــــ ـــــــــــتَ  ــــــــــ  أنــــــــــ

 

ــــــــــنْ   ــــــــــ ــــــــــرحمــــــــــ ــــــــــ الــــــــــ ـــورةُ  ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ صــــــــــ ــــــــــك  ــــــــــ ــيــــــــــ ــــــــ ــــــــــ  فــــــــــ
 

 ومنها قولهم والعياذ بالله: 
ـــــراه  تــــــــــ لا  ـــــا  مــــــــــ ـــــرى  تــــــــــ ـــــد  بالجــــــــــ ـــــه  ـــــرتــــــــــ ذكــــــــــ  إذا 
ــثـــــــــــرة  الـــــــــــكـــــــــ في  وحـــــــــــده  الله  قـــــــــــل  ــلـــــــــــي  ــيـــــــــ ــلـــــــــ خـــــــــ  � 
ـــــد واحــــــــــ ـــــة  ـــــقــــــــــ ــيــــــــــ ـــ ـــــقــــــــــ الحــــــــــ وفي  ـــــن  نحــــــــــ ـــــان  ــنــــــــــ ـــ  اثــــــــــ

 

الله  ذات  في  ــود  ــــ ــوجــــــــــ ــــ مــــــــــ ــواه  ــــ تهــــــــــ ــا  ــــ مــــــــــ ــل  ــــ  كــــــــــ
ــنــــــــــــة  كــــــــــــائــــــــــ كــــــــــــل  في  الله  ــــــوى  ــــــــــ ســــــــــ مــــــــــــا  تــــــــــــرى   لا 
ـــــــــــــبر  الأكــــــــــ ـــــــــــــت  وأنــــــــــ الأدنى  أ�  ـــــــــــــن  ـــــــــــــكــــــــــ  لــــــــــ

 



55 
 

 بعد الأذان؟  صلى الله عليه وسلم: ما الدليل على جواز الصلاة على النبي 39س

 بعد الأذان، ولا يلُتفَت إلى من حرّم ذلك.  صلى الله عليه وسلم تجوز الصلاة على النبي 

 
 . »مزامير داود«وهذه الأبيات الأخيرة موجودة في كتاب يسمّى 

 ، وفيها رد على أهل الوحدة: [السريع] τ* وهاك قصيدة البدر المحمدي اللامع السيد محمد مهدي الصيادي الرفاعي الحسيني الشهير بالرواس  
هْ  ـــــَ ـــــقــــــــــ ــلــــــــــ ـــ ـــــطــــــــــ المــــــــــ ـــــدةِ  ـــــوَحــــــــــ الــــــــــ ـــــلِ  أهــــــــــ مَ  ـــــْ وَهــــــــــ  دعَْ 
ــلٌ  ـــــــــ باطــــــــــ هُ  ــُ ـــــــــ مــــــــــ ــْ ـــــــــ كــــــــــ ــُ ـــــــــ حــــــــــ ادٍ  ــّ ـــــــــ اتحــــــــــ ــلُّ  ـــــــــ  كــــــــــ

ـــــــــيرََّ  ــــــــــ غــــــــــ ـــــــــن  ــــــــــ الأَ�َّ مــــــــــ هُ   ـــــــــَ ــــــــــ ـــــــــوالــــــــــ ــــــــــ أحــــــــــ  مُ 
ثمَّ   ثمَّ  هُ  ــْ ــــــــ تــــــــــ ــَ ــــــــ نـــــــــــ ــَ ــــــــ ــهِ   حــــــــــ ــــــــ بــــــــــ تْ  ــَ ــــــــ ــاحــــــــــ ــــــــ  طــــــــــ

ــا  نــــــــــ ــَ ــعــــــــــ الــــــــــ ــى  ــقــــــــــ لــــــــــ ــَ ويــــــــــ ــرَ  قــــــــــ ــَ ــفــــــــــ الــــــــــ رى  ــَ يــــــــــ نْ  ــَ  ومــــــــــ
ــلَّ  ــــــــــ ةٌ   وكــــــــــ ــَ ــــــــــ ــاجــــــــــ ــــــــــ حــــــــــ هُ  ــُّ ــــــــــ لــــــــــ ــَ ــــــــــ كــــــــــ ــتٍ  ــــــــــ  وقــــــــــ

ةٌ  ــَ ـــــــــ ــــــــــ وحشــــــــــ لا  ـــــــَ الخــــــــــ في  هُ  ـــــــْ فــــــــــ ـــــــِ نــــــــــ ـــــــَ تــــــــــ ـــــــْ ـــــــكــــــــــ  وتــــــــــ
ــهِ  ــــــ بــــــــــ وَى  ــْ ــــــ لــــــــــ ــَ ــــــ وَتـــــــــــ ــوراً  ــــــ هــــــــــ ــْ ــــــ ــقــــــــــ ــــــ مــــــــــ ــولُ  ــــــ ــبــــــــــ ــــــ  يــــــــــ

ــــــــــــزَّ  عــــــــــ اللهِ  ــــــــــــينَ  عــــــــــ ــــــــــــونُ  ــــــــــــكــــــــــ هُ   يــــــــــ ــــــــــــُ  اسمــــــــــ
ن ــــــــَ مــــــــــ ــــــــولِ  قــــــــــ ــــــــن  عــــــــــ ــــــــقَ  ــــــــالــــــــــ الخــــــــــ ــــــــزهِِّ  ــنــــــــــ ــــــ  فــــــــــ

اللهََّ  دَ  ــّ ــــــــــ وحــــــــــ ــا  ــــــــــ ــرؤٌ مــــــــــ ــــــــــ امــــــــــ ــالى  ــــــــــ ــعــــــــــ ــــــــــ تــــــــــ   
 

ــَّ   ــــ ــتــــــــــ ــــ والــــــــــ ــعِ  ــــ مــــــــــ ــَ ــــ الجــــــــــ ــوزَ  ــــ رمــــــــــ مْ  ــَ ــــ ــهــــــــــ ــــ ــــــهْ وافــــــــــ ــرقــــــــــ ــــ  فــــــــــ
ـــــــزَّ  مــــــــــ ـــــــدْ  قــــــــــ ـــــــرِ  ـــــــاهــــــــــ ـــــــظــــــــــ الــــــــــ ـــــــدُ  ـــــــــــاهــــــــــ ــــــــــ ـــــــهْ وشــــــــــ  قــــــــــ

ــَّ  ــــ ــيـــــــــــ ــــــــ ــــــــــ هْ وشــــــــــ ــــــَ رَقــــــــــ ــْ ــــ فــــــــــ ــِ ــــ مــــــــــ ــهُ  ــــ لــــــــــ ا  ــً ــــ ــمــــــــــ ــــ رغــــــــــ تْ  ــَ ــــ  بــــــــــ
ــَّ  ـــ ــثــــــــــ ـــ الــــــــــ ــتَ  ـــ هْ تحــــــــــ ــَ ـــ قــــــــــ ــَ ـــ ــلــــــــــ ـــ غــــــــــ ــُ ـــ مــــــــــ ــرةٍ  ـــ فــــــــــ ــُ ـــ حــــــــــ في   رى 

وَبْ   ــــُّ ــنـــــــــــ ــ الــــــــــ ــهِ  ــ ــترَيــــــــــ ــ عــــــــــ ــَ ــ ــــُ وتــــــــــ ــمــــــــــ ـــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ـــــــــــــــ هْ الــــــــــ ــَ ــ قــــــــــ ــِ ــ لــــــــــ ــْ ــ  قــــــــــ
و  زِ  ــــْ بــــــــــ ــــُ والخــــــــــ هِ  ــــِ ــــوبــــــــــ ــــثــــــــــ ــــَ لــــــــــ ــــــــــــمــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــــ ـــ هْ الــــــــــ ــــَ قــــــــــ ــــَ عــــــــــ ــــْ  لــــــــــ

ــــــــــَّ  ــتــــــــــ ــــــــ ــــــــــَّ ويــــــــــ ــــــــــطــــــــــ بالــــــــــ ــــــــــسُ  الأنُــــــــــ هْ زرِْهُ  ــَ ــــــــ قــــــــــ ــَ ــــــــ طــــــــــ ــــــــــْ  قــــــــــ
ــَّ  ـــ ثـــــــــــ ــُ ـــ جــــــــــ هِ  ــِ ـــ ــومــــــــــ ـــ ــنــــــــــ ـــ هُ  لــــــــــ ــُ ـــ ــُ تــــــــــ ـــ ــمــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــــ ــــ هْ الــــــــــ ــَ ـــ رقــــــــــ ــْ ـــ  عــــــــــ

ــزَّ  ــــ الــــــــــ سِ  ــَ ــــ دنــــــــــ ن  ــِ ــــ مــــــــــ وذا  ــــــــــا  ــــــــــ ــاشــــــــــ ــــ ــــــهْ حــــــــــ ــدقــــــــــ ــــ  نــــــــــ
ـــــــــَّ  ــــــــــ الشــــــــــ ــــــذه  هــــــــــ رحَْ  ــــــْ واطــــــــــ ـــــــــركَ  ــــــــــ ــــــهْ أشــــــــــ ـــــــــقــــــــــ ــــــــــ  قْشــــــــــ

ــدةِ   ــوَحــــــــــ بالــــــــــ ــدٌ  ــقــــــــــ ــتــــــــــ ــعــــــــــ ــُ مــــــــــ ـــــــــمــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــــ ــهْ الـــــــــــ قــــــــــ ــَ ــلــــــــــ  طــــــــــ
 

 . 225، صديوان مشكاة اليقينالرواس، 
لفظتان ثُـلْمتان في الدّين: القول بالوحدة، والشطح «* وقال السيد الكبير أحمد الرفاعي القطب الغوث أمد� الله بأمداده ورضي الله عنه:  

. أي: أن التلفظ به هدم للدين، ولو لم يعتقد قائله المعنى الذي  7ص حكم أحمد الرفاعي،  .اهـ. أحمد الرفاعي،  »التحدث بالنعمة  المجاوز حدَّ 
 هو اتحاد الله بالعالمَ، لكنه يفهم معنى تلك الألفاظ الصريحة بذلك. 

عند   إذا رأيتم شخصًا تربعّ في الهواء، فلا تلتفتوا إليه حتى تنظروا حاله وقال السيد أحمد الرفاعي: «كل حقيقة ردتها الشريعة فهي زندقة. * 
 . 138، ص البرهان المؤيدالأمر والنهي». أحمد الرفاعي، 

  بنور منبث في الهواء فتتدلى منه صورة نورانية، وقال له: � عبدي،   * وفي قصة الشيخ عبد القادر الجيلاني حيث ظهر له الشيطان متشكلاً 
المحرمات. � لك  وأبحت  الواجبات،  عنك  أسقطت  القادر،  لعين،  عبد   � قال: خسئت  القادر صلاته،  عبد  الشيخ  أ�ى    فقال   فعندما 

وتباح لي     الواجباتنيالطريقة؟ فقال الشيخ عبد القادر: كيف تسقط ع  الشيطان: كيف عرفتني وقد أغويت سبعين عابدًا من قبلك بهذه
الله ليس ككلامنا،    مخلوق والله خالق النور، وتكلمت بصوت وحرف ولغة، وكلام  ، وجئتني بنورصلى الله عليه وسلمالمحرمات ولم يحصل هذا لسيدي محمد  

وفيها أنه غالب الشيطان  ،  τ  من حسن الرد على المشبهة والحلولية من الشيخ الجيلاني  وكنت في مكان، والله لا يسكن الأماكن. وفيها 
بالإسناد. ابن العماد الحنبلي،    جدًّا رواها الشيخ عبد القادر لولده الشيخ موسى، وذكرها العلماء  بالعلم الذي تعلمه. وهي قصة مشهورة

 . ٤/١٩٩ ،شذرات الذهب في أخبار مَنْ ذهب
الشيخ    حسن العطاس»، لمؤلفه السيد علوي بن طاهر الحضرمي، فتوى  * في كتاب «عقود الألماس بمناقب الإمام العارف الحبيب أحمد بن

يحتاج لشرح وفهم    لأن فيها دسائس، والصحيح فيها(مطالعة الكتب المنسوبة للقوم    أحمد الرملي عن القائل بوحدة الوجود، ويحذر مؤلفه من 
 .)وعلم

 . 35صالرسالة القشيرية،  القشيري، ) (2



56 
 

َ وَمَلاَئِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبيِِّ َ� أيَُّـهَا الَّذِينَ آَمَنُوا صَلُّوا عَليَْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِ قال تعالى: {  .)1(]56} [الأحزاب: يمًاإِنَّ اللهَّ

ثمَّ «الحديث:   يقولُ  ما  مثلَ  فقولوُا  المؤذنَ  سمعتُمُ  عليَّ   إذا  مسلممسلم.  » صلُّوا  باب ، صحيح  الصلاة،  (كتاب   ،

 ). 288/ 1استحباب القول مثل قول المؤذن لمن سمعه [...]، 

 . )3()354/ 6(مسند أبي يعلى،  . أبو يعلى، )2(»مَن ذكَرني فلْيُصلِّ عليَّ «والحديث: 

  

 
 بوقت دون آخر.  صلى الله عليه وسلمليس في الآية تخصيص الصلاة عليه ) (1
 ل بالسر والجهر. ص، وهذا يحصلى الله عليه وسلم؟ فيؤخذ من ذلك أن المؤذن والمستمع مطلوب منه الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلمأليس المؤذن ذكر النبي ) (2

كل ما لم   : لا تصلوا عليّ إلا سرًّا، وليسصلى الله عليه وسلمبالصلاة عليه. قلنا: لم يقل النبي  أ�م جهروا صلى الله عليه وسلمفإن قال قائل: لم ينُقل عن مؤذني رسول الله * 
من المجتهدين، كأبي    الأمر في ذلك يتوقف على ورود �ي بنص أو استنباط من مجتهد   يكون حرامًا أو مكروهًا، إنما   صلى الله عليه وسلم يفعل عند رسول الله  

المنذر وابن جرير ممن لهم    جاء بعدهم من المجتهدين الذين هم مستوفو الشروط كالحافظ ابن   حنيفة ومالك والشافعي وأحمد وغيرهم ممن 
عليه المسلمون منذ قرون،    عقب الأذان توارد   صلى الله عليه وسلم ما ورد فيه نص. والجهر بالصلاة على النبي    القياس، أي قياس ما لم يرد فيه نص على

 أن ذلك ونحوه من مكملات الأذان.  ) 35/ 3( فتح الباريمستحبة. وذكر الحافظ ابن حجر في  فاعتبره العلماء من محدثين وفقهاء بدعة
  عقب الأذان للفرائض الخمس إلا الصبح والجمعة، فإ�م يقدمون   صلى الله عليه وسلم   م على رسول اللهلا* قال السخاوي: «قد أحدث المؤذنون الصلاة والس

الدّين    وكان ابتداء حدوث ذلك من أ�م السلطان الناصر صلاح  لضيق وقتها،  ذلك فيها على الأذان، وإلا المغرب فإ�م لا يفعلونه أصلاً 
على الحث    والسلام من أجَلّ القُرَب، لا سيما وقد تواردت الأخبار  . ثم قال: «ومعلوم أن الصلاةـاه.المظفر يوسف بن أيوب وأمره»  أبي

يؤجر فاعله بحسن    وقرب الفجر، والصواب أنه بدعة حسنة   ذلك مع ما جاء في فضل الدعاء عقب الأذان والثلث الأخير من الليل  على
 . 378  – 376ص  ،القول البديعالسخاوي،  .ـاه.نية»

 . 354/ 6مسند أبي يعلى، أبو يعلى، ) (3



57 
 

 : ما هي الردة؟ وإلى كم قسم تنقسم؟ 40س

 هي قطع الإسلام بالكفر، وتنقسم إلى ثلاثة أقسام:  )1(الردة

 كمسبة الله أو الأنبياء أو الإسلام، ولو في حالة الغضب.  )2(الردة القولية •

 
 في لغة العرب: ارتد، أي: رجع، فالمرتد هو الراجع، والردة هي الرجوع. أما من حيث الشرع فهي: قطع الإسلام بالكفر. ) (1

قوله: وركنها إجراء كلمة الكفر على اللسان، هذا بالنسبة  «):  5/ 13، ( »رد المحتار على الدر المختار« * قال الفقيه ابن عابدين الحنفي في  
 .اهـ. »إلى الظاهر الذي يحكم به الحاكم، وإلا فقد تكون بدونه، كما لو عرض له اعتقاد باطل أو نوى أن يكفر بعد حين

ظ بالكفر أو فعل  ولا خلاف عند الأشعري وأصحابه؛ بل وسائر المسلمين أن من تلفَّ «):  91/ 1* قال تاج الدّين السبكي في طبقاته (
 .اهـ. »أفعال الكفر أنه كافر بالله العظيم مخلد في النار وإن عرَفَ بقلبه

وهي قطع مكلف مختار الإسلام ولو امرأة  «): 122، الفصل الأول، (ص»الكفاية لذوي العناية«* قال الشيخ عبد الباسط الفاخوري في 
 .اهـ.»بنية كفر أو فعل مكفر أو قول مكفر، سواء قاله استهزاءً أو اعتقادًا أو عنادًا

 القولية ومحلها اللسان، فالغاضب لا يعُذر. ) (2
  ، عامد  هو و والألفاظ قسمان: صريح ليس له إلا وجه واحد، وظاهر يحتمل معنيين: أحدهما أقرب من الآخر، فمن نطلق بالكفر الصريح  

الأنبياء    يكفر سواء كان نطقه من باب السب لله أو للرسول أو لغيره من  بغير سبق اللسان، وغير مكره، وعالم بمعنى اللفظ، فهذا :  أي
التأويل لتعطَّل    علم من الدّين بالضرورة، ولا يدخله التأويل، لأنه لو كان يدخله  م أو من باب إنكار مالاأو الملائكة أو سب شريعة الإس

، فلا ينظر بعد كون  يركب  من الصريح، ثم قال: كلامي له تأويل؛ وهذا باب من الفوضى   تطبيق أحكام الردة، وتلفَّظ من يشاء بما يشاء
ذكر ذلك غير  د  لا يؤُوَّل فق  م. أمَّا أن الصريحلامعرفته بحكم تلك الكلمة أ�ا تخرج من الإس  اللفظ صريحاً إلى قصد الشخص ولا إلى

  «   ):415،    7/414( الردة،    »، كتاب«�اية المحتاجالجويي، وأقرَّهم الرملي على ذلك في كتابه    ، كإمام الحرمين ينواحد من الأصولي
 . ـاه.أيضًا لحصول التهاون منه»  يفيد، فيكفر باطناً   ا هو واضح لامفيما لا يحتملها ك   : أي  ، ار التوريةم أن إض ينالأصولي  ونقل الإمام عن

الله مؤمناً، كذا في فتاوى   بلسانه طائعًا وقلبه مطمئن بالإيمان يكون كافراً، ولا يكون عند  «رجل كفر  ):2/309(  وفي الفتاوى الهندية*  
 . ـاه.قاضيخان»

 بل يظن أن  ؛له تأويل إلا أن يكون لا يعرف ذلك المعنى الصريح  * فمن تكلم بلفظ صريح في الكفر كُفِّر، ولا يسأل عن مراده ولا يقبل
 معناه غير ذلك، فإن هذا اللفظ بالنسبة إليه ليس له حكم الصريح. 

له معنيان: أحدهما كفري، والآخر ليس المع  * وأما من نطق بكلام  يرُدِ  لم  إذا  الكفري فلا يكفر، مثال ذلك أننىبكفري، فهذا  يقول     
عند الله فلا   تقيًّا �صحًا للناس شفوقاً عليهم، فإنه إن أراد أنه خير من لاً جلي اـمً «هذا خير من الله»، إذا رأى نعمة، كأن رأى عال شخص:

رج قائله  ثم إن الكفر الصريح يخُ  وإن أراد به أن ذلك العالم هو أفضل من الله فيكفر.  يكفر، ولا بأس بذلك، وهذا فهم من ينطق بها غالباً، 
ابن حجر العسقلاني:    ولا يشرط للوقوع في الكفر انشراح الصدر بالإجماع، قال الحافظ  بالحكم أم لا.  عالـمًا  م، سواء كان الشخصلامن الإس

فيه الرد على قول   ]الخوارج أحاديث : يعني[تهذيبه، فقال بعد أن سرد أحاديث الباب   الطبري في «قلت: وممن جنح إلى بعض هذا البحث
في الحديث:    صلى الله عليه وسلم مبطل لقوله    ، فإنه عالـمًاأهل القِبلة بعد استحقاقه حكمه إلا بقصد الخروج منه    م من لامن قال: لا يخرج أحد من الإس

من المسلمين من يخرج من الدّين من    . ثم قال: «وفيه أنءٍ »يمِ ولا يتَعلَّقونَ منهُ بشلارُقونَ منَ الإسويمَ  «يقولونَ الحقَّ ويقَرؤونَ القرءانَ،
 . 256 –  22/252،  فتح الباري . ابن حجر العسقلاني،ـاه.ومن غير أن يختار ديناً على دين الإسلام»  منه، غير أن يقصد الخروج



58 
 

 
ينجيهم المشهورة: «ولا  فتاويه  السبكي في  الدّين  الشيخ تقي  قال  الخوارج[  *    والعمل بالواجبات عن الحكم   لاً م إجمالااعتقاد الإس  ]أي 

بيان أن ما ينسب إلى السبكي مما يخالف هذا المعنى فاسد، وأن السبكي   . وفي ذلك أوضحـاه.بكفرهم، كما لا ينجي الساجد للصنم ذلك»
 بريء منه.

لَة بذنب ما لم يستحله«): 21* قال الطحاوي في عقيدته (ص  .اهـ. وقد اختلط على بعض الناس فهم هذه  »ولا نكفّر أحدًا من أهل القِبـْ
 الكلمة، ولذلك أنقل هنا شرحًا لها. 

أهل القِبلة في اصطلاح  «):  42(ص   »إكفار الملحدين«هـ في كتابه  1352قال المحدث الشيخ محمد أنور شاه الكشميري المتوفى سنة  
المتكلمين من يصدق بضرور�ت الدّين، أي: الأمور التي علم ثبوتها في الشرع واشتهر، فمن أنكر شيئاً من الضرور�ت؛ كحدوث العالم  

ك من  وحشر الأجساد وعلم الله سبحانه بالجزئيات وفرضية الصلاة والصوم لم يكن من أهل القبلة، ولو كان مجاهدًا بالطاعات، وكذل
باشر شيئاً من أمارات التكذيب كسجود للصنم والإهانة بأمر شرعي والاستهزاء عليه، فليس من أهل القبلة؛ ومعنى عدم تكفير أهل  

 .اهـ. »ر بارتكاب المعاصي ولا بإنكار الأمور الخفية غير المشهورة، هذا ما حققه المحققون فاحفظهالقبلة أن لا يُكفَّ 
ف فيها غير واحد ومن الأئمة من  وقد ألَّ «): 333/ 5(الإتحاف، * قال الحافظ الفقيه الحنفي اللغوي خاتمة اللغويين محمد مرتضى الزبيدي 

 .اهـ.» المذاهب الأربعة رسائل [في بيان الكلمات الكفرية]
 الاستثناءات من الكفر اللفظي: يستثنى من الكفر اللفظي: * 

  جرى على لسانه ولم يقصد قوله بالمرة، بأن أراد أن يتكلم بكلام   بل  ؛ من ذلك من غير إرادة  بشيء: أي أن يتكلم  حالة سبق اللسان
 مَّ أنت ربي وأ� منه للنطق بها، لا يكفر. كمن أراد أن يقول: «اللَّهُ   غير كفري فأخطأ لسانه فخرجت منه كلمة كفرية من دون قصد

 باب  كتاب التوبة،(. مسلم، صحيح مسلم،  صلى الله عليه وسلمذكر سيد� محمد    مَّ أنت عبدي وأ� ربك». كماعبدك»، فقال من شدة فرحه: «اللَّهُ 
 ). 2104/ 4الحض على التوبة والفرح بها،  

 حينذاك، ويشمل هذا النائم والمجنون ونحوهما.  : أي عدم صَحْو العقل، لارتفاع التكليفحالة غيبوبة العقل
ن شَرحََ بِالْكُفْرِ  {وَلَكِن مَّ   مطمئن بالإيمان فلا يكفر، قال الله تعالى:   ا بالقتل ونحوه وقلبه : فمن نطق بالكفر بلسانه مكرهً حالة الإكراه 

 . ]106:  [النحل نَ اللهِ}صَدْراً فَـعَليَْهِمْ غَضَبٌ مِّ 
  البخاري، صحيح البخاري، بدء الوحي، كيف كان بدء الوحي إلى ، (والعجب أن بعض الناس يوردون حديث: «إنما الأعمالُ بالنياتِ»

  يوردونه لدفع تكفير من يتكلم بالكفر عمدًا على وجه المزاح أو حال    محله، فيضلون ويُضلون غيرهم، فإ�ميرفي غ  )3/  1رسول الله،  
]  225 البقرة:غْوِ في أيمْاَنكُِمْ} [ بِاللَّ  يُـؤَاخِذكُُمُ اللهَُّ {لاَّ بقول الله تعالى:  الغضب، ومن فرط الجهل المؤدي إلى الكفر احتجاج بعض هؤلاء

بلا إرادة كقول: «لا    الكفرِ الكفرَ، ومعنى هذه الآية أن من حلف  أن هذه الآية معناها أن الإنسان لا يكفر إذا لم يقصد بكلام  فظنوا
التلفظ بكلام الكفر، فلا   هي جمع يمين وهو القَسَم، وبين  ان التيى والله» بدون إرادة، لا يكتب عليه ذلك، وفَـرْق بين الأيمَْ لو«ب والله»

 هذه الآية وبين مسألة من تلفظ بالكفر وهو لا يقصد الكفر.  مناسبة بين
الله    الرضى والاستحسان؛ ومستند� في استثناء مسألة الحكاية قول : فلا يكفر الحاكي كفر غيره على غير وجهحالة الحكاية لكفر الغير

 ]. 64] {وَقالَتِ الْيهُودُ يدَُ اللهِ مَغْلُولةٌَ} [المائدة:  30} [التوبة: وَقاَلَتِ الْيَـهُودُ عُزيَْـرٌ ابْنُ اللهَِّ وَقاَلَتِ النَّصَارَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللهَِّ {تعالى: 
  أن   وقد كان �و�ً   يحكيها عمن كفر، وإما بعد ذكره الكلمة عقبها   التي  الحكاية المانعة لكفر حاكي الكفر إما أن تكون في أول الكلمة   ثم

  عن   الله قول النصارى أو قالته النصارى، فهي حكاية مانعة للكفر  ابن   بأداة الحكاية قبل أن يقول كلمة الكفر، فلو قال: المسيح  �تي
 الحاكي. 

  إلا إذا كان تأوله في القطعيات فأخطأ فإنه لا يعُذر، كتأول  المتأول،  : باجتهاده في فهم الشرع، فإنه لا يكفركون الشخص متأولاً   حالة
 قالوا بقِدَم العالم وأزليته، كابن تيمية.  الذين



59 
 

 ........................................................................................................  

  

 
صلاته   لأن ، صلى الله عليه وسلم، بأن الزكاة وجبت في عهد الرسول τعهد أبي بكر  في مثال من لا يكفر ممن تأول، فهو كتأول الذين منعوا الزكاة وأما

وأن ذلك انقطع بموته، فإن الصحابة لم يكفروهم لذلك لأن هؤلاء فهموا من قوله    كانت عليهم سكناً لهم وطهُرة، أي رحمة وطمأنينة،
رُهُمْ وَتُـزكَِّيهِمْ بِهاَ وَصَلِّ عَليَْهِمْ إِنَّ صَلاَتَكَ سَكَنٌ لهَمُْ تعالى: { ] أن المراد من قوله: {خُذْ}  103} [التوبة:  خُذْ مِنْ أمَْوَالهِمِْ صَدَقةًَ تُطهَِّ
]، أي: � محمد الزكاة، لتكون إذا دفعوها إليك سكناً لهم، وأن هذا لا يحصل بعد وفاته، فلا يجب عليهم دفعها، لأنه قد  103[التوبة:  

أنه ليس كل متأول يمنع عنه تأويله   مات، وهو المأمور بأخذها منهم، ولم يفهموا أن الحكم عام في حال حياته وبعد موته؛ ومن هنا يعلم 
 التكفير، لأن التأول مع قيام الدليل القاطع لا يمنع التكفير عن صاحبه. 



60 
 

 

 كإلقاء المصحف في القاذورات وكالدوس على المصحف.  )1(الردة الفعلية •

كاعتقاد أن الله جسم أو روح أو أنه جالس على العرش أو أنه يسكن السماء أو في كل مكان بذاته أو    )2(الردة القلبية  •

 أنه في جهة. 

مْسِ وَلاَ للِْقَمَرِ}  ]، وقال تعالى: {لاَ تَسْجُدُوا للِشَّ 74} [التوبة:  وكََفَرُوا بَـعْدَ إِسْلاَمِهِمْ وَلقََدْ قاَلوُا كَلِمَةَ الْكُفْرِ  قال تعالى: {

 ]. 37[فصلت: 

  ، صحيح البخاري. البخاري،  قِ»رِ شْ الـمَ أبْـعَدَ ممَّا بينَ    فيها يزَِلُّ بها في النارِ   «إنَّ العبدَ ليَتكلَّمُ بالكلمةِ ما يتبينَّ الحديث:  

  .)3()2377/ 5، باب حفظ اللسان، كتاب الرقاق(

 
  تكون بالفعل، ومحلها الجوارح. ومن الردة الفعلية الجلوس على موضع فيه آية أو اسم الله وهو يعلم، والسجود لصنم، وكذا كتابة الفاتحة )  (1

  بالبول أو الدم ولو كان لغرض الاستشفاء، فليحذر مما وُجد منسوبًا إلى ابن عابدين في حاشيته، فهو مردود بدليل ما ذكره في ثبَته أنه 
 . 187، صثبت خاتمة المحققينوز ذلك. ابن عابدين، لا يج

محلها القلب، ومنها: إنكار ما علم علمًا ظاهراً، يشترك في معرفته العلماء والعامة من المسلمين، إلا أن يكون نحو حديث عهد بإسلام،  ) (2
أو نشأ في بادية بعيدة عن العلماء، شرط أن يكون غير عالم بأن هذا من دين الإسلام، وشرط أن يكون هذا الأمر غير نحو تنزيه الله عن  

اَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّـهِ وَرَسُولهِِ ثمَُّ لمَْ يَـرْتَابوُاوعن المكان. قال تعالى: {الشبيه   ] لأن الارتياب (الشك) يكون  15} [الحجرات:  إِنمَّ
 بالقلب.

  بدر الرشيد، وهو قريب من القرن الثامن الهجري في رسالته، وأبي   ) عدّ الكثير من الفقهاء الألفاظ المخرجة من الإسلام، كالفقيه الحنفي(3
نحو مائة    والخاصة في المعتقدات». وكذا الفتاوى الهندية، الجزء الثاني، في  في كتابه «لحن العامة   ـه717ي عمر السكوني المالكي المتوفى لع

الأزهر واليمن.    مكتب التوجيه والإرشاد باليمن، ألَّفَهُ واطلع عليها مائة شيخ من  صحيفة. وكذا كتاب تعليم الواجبات الدّينية الصادر من
 يقع فيه، فليُحذر.  فينبغي الاطلاع على ذلك، فإن من لم يعرف الشر

  الإسلام   ا وقعت به الردة، ولا يكفي للدخول في مبالشهادتين، والإقلاع ع م بالنطقلاى من وقعت منه ردة أن يعود فوراً إلى الإسل* يجب ع
يقولون: أستغفر     ذلك، ثميرا من الناس يقعون في الردة بسب الله أو غيرً لأن كث  قول: أستغفر الله بدل الشهادتين، فهذه المسألة من المهمات،

في بعض البلاد، فلينُبَّهوا    بل يزيدهم كفراً، وهذا كثير  ؛وهؤلاء لا ينفعهم قول: أستغفر الله  الله أستغفر الله، من دون أن يقولوا الشهادتين، 
 . شرطاً لصحة الرجوع إلى الإسلام  والعزم على أن لا يعود لمثله، وهما شرطان واجبان للتوبة، لكن ليسا  وليُـعَلَّموا الصواب. كما يجب عليه الندم



61 
 

 ؟ )1(: ما الدليل على جواز الاحتفال بالمولد النبوي الشريف41س

يرَْ لعََلَّ   ].77كُمْ تُـفْرحُِونَ} [الحج: قال الله تعالى: {وَافْعلُوا الخَْ

(كتاب الزكاة، باب الحث صحيح مسلم، الحديثَ. مسلم،  )2(»في الإسلام سُنّةً حسَنةً فله أجرُها مَن سَنَّ «الحديث: 

 ). 2/704على الصدقة ولو بشق تمرة [...]،  

 
عن صوم   صلى الله عليه وسلم ) حين سئل النبي 2/218استحباب ثلاثة أ�م من كل شهر [...]،  باب روى مسلم في صحيحه (كتاب فضل الصيام،  ) (1

 . »ذاكَ يومٌ وُلدتْ فيهِ «يوم الاثنين قال: 
  ولا الصحابة، وإنما أُحدث في أوائل القرن السابع  صلى الله عليه وسلمفي عهد النبي    ، فهذا العمل لم يكنصلى الله عليه وسلممن البدع الحسنة الاحتفال بمولد الرسول  *  

والصوفية    تقيًّا شجاعًا، جمع لهذا كثيراً من العلماء، فيهم من أهل الحديث   مًا سُنّـيًّا ـللهجرة، وأول من أحدثه المظفر ملك إربل، وكان عال
مع الأدلة والكتب   الأرض ومغاربها. وقد تقدَّم ذلك عند الكلام على البدعة الحسنة  ، فاستحسن ذلك العملَ العلماءُ في مشارقينالصادق

 والإلحاق بالمصورات. 
الدليل    وفاته فلا. فالجواب أن يقال: لا تثبت الخصوصية إلا بدليل. وهنا  ، أما بعدصلى الله عليه وسلم ) فإن قيل: هذا معناه من سَنَّ في حياة رسول الله  (2

  عمل عملاً  »، ولم يقل: من سن في حياتي، ولا قال: منمِ لا«مَنْ سنَّ في الإس  قال: صلى الله عليه وسلم يعطي خلاف ما يدّعون، حيث إن رسول الله 
 ، فبطل زعمهم. صلى الله عليه وسلمالذي كان فيه رسول الله  م مقتصراً على الزمنلاأ� عملته فأحياه، ولم يكن الإس

 يعمل من صوف وشعر، خرقوا وسطه وأدخلوه على  شيءوهو  (النِّمارِ    فإن قالوا: سبب الحديث أن أ�سًا فقراء شديدي الفقر يلبسون
  لما رأى من بؤسهم، فتصدق   صلى الله عليه وسلم جاؤوا، فتمعّر وجه رسول الله  )  يلبس للبرد عادةً   شيء غيره يلبسونه، وهو    شيء رؤوسهم، ليس معه  

،  »«مَن سَنَّ في الإسلامِ سنةً حسنةً فلهُ أجرُها وأجرُ مَن عَمِلَ بها  فقال:  صلى الله عليه وسلمالناس حتى جمعوا لهم شيئاً كثيراً، فتهلل وجه رسول الله  
 هو مقرر عند علماء الأصول، ومن أنكر ذلك فهو مكابر.  فالجواب أن يقال: «إن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب»، كما

 : تنبيهات* 
وكتاب نُسب    منها: كتاب نُسب إلى الحافظ ابن حجر العسقلاني وليس له،  كتب ألُفّت في المولد، فيها الكذب الصريح المفترى،هناك   -1

 «مولد العروس، فيجب اجتناب هذين وما أشبههما.   ىإلى الحافظ ابن الجوزي وليس له، وهو المسمّ 
هذا اليوم    في أبي لهب، أن أبا لهب يرتاح كل اثنين في �ر جهنم، لأنه في   τللعباس  التحذير من فهم بعض الناس للرؤ� التي تنُسب   -2

من العذاب في الآخرة    فهي إن ثبتت فمجرَّد رؤ� لا تردّ النصوص أن الكافر لا يرتاح   عندما ولد النبي أعتق جارية فرحًا بولادة ابن أخيه. 
  «لكنه مخالف لظاهر القرءان، قال الله تعالى:   ):288،  15/287( )  فتح الباري(ابن حجر العسقلاني    طرفة عن، ولا في قبره. يقول الحافظ

ثوُراً{ يذكر من حدّثه به،    بأن الخبر مرسل، أرسله عروة، ولم  وأجيب أولاً   ] 23} [الفرقان:  وَقَدِمْناَ إِلىَ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْناَهُ هَباَءً مَنـْ
وأما   [...]أسلم بعدُ، فلا يحتج به  ذاك  رؤ� منام فلا حجة فيه، ولعل الذي رآها لم يكن إذ برالخ ، فالذي فيوعلى تقدير أن يكون موصولاً 
تخفيف عذاب، وإن كان بعضهم أشد عذابًا    ى أن الكفار لا تنفعهم أعمالهم ولا يثابون عليها بنعيم ولالع  عياض فقال: «انعقد الإجماع

اعتبار طاعة الكافر مع كفره، لأن شرط الطاعة أن تقع    في الحاشية: «هنا قضيتان إحداهما محال، وهي  الـمُنيرِّ وقال ابن    [...] من بعض  
  من الله تعالى، وهذا لا يحيله العقل، فإذا تقرر ذلك  الأعمال تفضلاً  صحيح، وهذا مفقود من الكافر. الثانية إثابة الكافر على بعض  بقصد

 .ـاه.التوقيف نفياً وإثباتًا»» والمتبع في ذلك  [...] معتبرةلم يكن عتق أبي لهب لثويبة قُـرْبةً 



62 
 

 

 ........................................................................................................  

  

 
بل    ؛في الدنيا  «ومذهب المحققين أن الكافر لا يخفف عنه العذاب بسبب حسناته):  20/95(  عمدة القاري»* قال الشيخ العيني في «

ولا تخفيف عذاب،    ى أن الكفار لا تنفعهم أعمالهم ولا يثابون عليها بنعيملالإجماع ع  عليه بها في دنياه. وقال القاضي عياض: «انعقد  يوسع
 . ـاه.»ـاه.بدليل» . وقال الكرماني: «لا ينفع الكافر العمل الصالح إذ الرؤ� ليستـاه.ولكن بعضهم أشد عذابًا بحسب جرائمهم»



63 
 

كتاب صفة    سنن الترمذي، (الترمذي،    »إذا سألتَ فاسألِ اللهَ، وإذا استعنتُ فاستعِنْ باللهِ «:  صلى الله عليه وسلم: ما المراد بقول الرسول  42س

 )؟ 4/667، 59، باب  صلى الله عليه وسلم القيامة والرقائق والورع عن رسول الله  

هذا معناه أنه من باب الأوَْلى أن الذي يسُأل هو الله، وأن الذي يسُتعان به هو الله، وليس معناه لا تسأل غير الله ولا  

تستعن بغير الله. وهذا كحديث ابن حبّان في صحيحه (كتاب البر والإحسان، باب الصحبة والمجالسة، ذكر الزجر عن أن يصحب  

 . »)1(لا تَصْحَبْ إلا مؤمناً، ولا �كلْ طعامَكَ إلا تقيٌّ «): 1/557إلا إ�هم،   المرء إلا الصالحين ويؤُكل طعامه

 
دعوى   لقرني» أو نحو ذلك، سأل الله لم يسأل غيره، فأين الحديث وأينهُم إني أسألك بنبيك أو بأبي بكر أو بأويس االلَّ «المتوسل القائل: ) (1

ورد بلفظ النهي،   الرسول لابن عباس: لا تسأل غير الله، ولا تستعن بغير الله، ولو  الوهابية؟! ثم إن الحديث ليس فيه أداة �ي، لم يقل
  «لا تُصاحبْ إلاّ )  600/  4كتاب الزهد، باب ما جاء في صحبة المؤمن،  (في سننه    فليس كل أداة �ي للتحريم، كحديث الترمذي

 على تحريم أن يطعم الرجل  مع وجود أداة النهي فيه ليس دليلاً  الحديث ا ». فهذمؤمناً، ولا �كلْ طعامَكَ إلّ تقيٌّ 
التقي. فمعنى نىالمع  وإنما تقي،  يرغ الأَوْلى أن تطعم طعامك  تعالى:     أن  أما قوله  به الله.  الأوَْلى بأن تسأله وتستعين  كَ  {وَإِ�َّ الحديث 

عليه   يقوم  أن الله يخلق للعبد ما ينفعه من أسباب المعيشة وما :أي الخاصة، الاستعانةَ  بالله  يُستعان  أنه  يفيد فإنه  ]5: نَسْتَعِينُ} [الفاتحة
كتاب الذكر  ( الاستعانة، بدليل ما جاء في الحديث الذي رواه مسلم في الصحيح أمر المعيشة، وليس المعنى أنه لا يستعان بغير الله مطلق
».  عونِ أخيهِ  واللهُ في عونِ العبدِ ما كان العبدُ في« ):4/2074وة القرءان، لات والدعاء والتوبة والاستغفار، باب فضل الاجتماع على

 على الشر.  وذلك في الخير خاصة، وليس المراد عون العبد للعبد
 * ومن الدليل على جواز التوسل بالأنبياء والصالحين: 

سِوى    إنَّ لِله ملائكةً سيَّاحينَ في الأرضقال: «  صلى الله عليه وسلمعن رسول الله    من حديث عبد الله بن عباس   )11/181(أخرج البزار في مسنده  
الهيثمي في   ». قال الحافظ أحدكَم عَرْجَةٌ بأرضٍ فَلاةٍ فلْينُادِ: أَعينُوا عبادَ اللهِ  يكَتبُونَ ما يَسْقُطُ مِن ورقِ الشَّجرِ، فإذا أصابَ  الحفََظةَِ 

 . ـاه.«رواه البزار، ورجاله ثقات»): 20/273( «مجمع الزوائد»
  )، 268/ 1(  » «نتائج الأفكار في تخريج أحاديث الأذكارحجر العسقلاني في    الذي حسَّنه الحافظ ابن  τحديث أبي سعيد الخدري  

  هذا،   ممَْشايَ السَّائلينَ عليكَ وبحقِّ    مَّ إنِّ أسألُكَ بحقِّ ةِ فقال: «اللَّهُ لاخرجَ الرجلُ مِن بيتِهِ إلى الص  إذا: «صلى الله عليه وسلمقال: قال رسول الله  
أسألُكَ أنْ تنُقذَني منَ النارِ وأنْ تغفرَ لي    ولا رِ�ءً ولا سمُعةً، خرجتُ اتقِّاءَ سَخَطِكَ، وابتغاءَ مرضاتِكَ،  لمْ أخرُجْ أشرًا ولا بطَرًَا   فإنيِّ 

بهِ سبعينَ ألفَ ملَكٍ يستغفرونَ لهُ، وأقبلَ اللهُ   إلاّ   ذنوبي، إنه لا يغفرُ الذنوبَ  يقَضيَ    حتىّ   [برحمته]عليهِ بوجهِهِ    أنتَ»، وكَّلَ اللهُ 
 .صلاتهَُ»

بسنده إلى الشافعي أنه يقول: «إني    ) مرّ سابقًا(  ) 1/445(   )ملاتاريخ مدينة الس(روى الحافظ الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد»  
، فإذا عرَضَت لي حاجة صليت ركعتين وجئت إلى قبره، وسألت الله تعالى الحاجة  ]زائراً   :يعني[بأبي حنيفة، وأجيء إلى قبره كل يوم  برلأت

 عنده، فما تبعد عنّ حتى تقُضى».اهـ. 
: «� أبا عبد الله، أستقبل القبلة وأدعو أم أستقبل  ، سأل الإمام مالكًا قائلاً صلى الله عليه وسلموهذا الخليفة المنصور العباسي عندما حج وزار قر النبي  

بل استقبله واستشفع به    ؛إلى الله تعالى  υرف وجهك عنه، وهو وسيلتك ووسيلة أبيك ءادم  ص  تـمَ ؟»، قال مالك: «ولِ صلى الله عليه وسلم الله رسول
وأخبر أن القاضي  )،  111،  110(  » الوفاخلاصة  والسمهودي في «)،  520/ 2(  فيشفعه الله». ذكره القاضي عياض في «الشفا» 

 عياضًا ساقه بسند جيد. 



64 
 

 ........................................................................................................  

  

 
اقترفَ ءادمُ الخطيئةَ قال: «� ربُّ أسألُكَ    الـمَّ «:  صلى الله عليه وسلمقال: قال رسول الله    τ  عن عمر  )5/489(وقد روى البيهقي في دلائل النبوة  

«� ءادمُ، كيفَ عرفتَ محمَّدًا ولمْ أخلقْهُ؟»، قال: «لأنَّكَ  : ]وهو أعلم بآدم وكلّ الكون [ Υفقال اللهُ »،  ما غفرتَ لي بحقِّ محمَّدٍ إلاَّ 
، لمَّا خلقتَني بيدِكَ  فرأيتُ    رفَـعْتُ رأسيَ   ]المشرفة عندك   أي أمرت الملَكَ فنفخ الروح[  مِنْ روُحِكَ   فـِيَّ ونفختَ    ] وعنايتكٍ   بقدرتك [  � ربُّ

الحاكم،   »».أحبَّ الخلقِ إليكَ   إلاَّ   اللهُ محمدٌ رسولُ اللهِ»، فعلِمْتُ أنَّك لم تُضِفْ إلى اسمِكَ   «لا إلهَ إلاَّ   على قوائمِ العرشِ مكْتُوباً 
 . 359  ،358، ص  شفاء السقام . وصحَّحه، والسبكي،)672/ 2المتقدمين من الأنبياء والمرسلين،  كتاب تواريخ(المستدرك، 

هو محل حطّ أحمال   «فالتوسل به عليه الصلاة والسلام): 1/259، ( قال ابن الحاج المالكي المعروف بإنكاره للبدع في كتابه «المدخل»
 . ـاه.إذ إ�ا أعظم من الجميع»  شفاعته عليه الصلاة والسلام وعظمها عند ربهّ لا يتعاظمها ذنب،   وأثقال الذنوب والخطا�، لأن بركة   الأوزار

 . ـاه .في دعائه» صلى الله عليه وسلمبالنبي  ] الداعي :أي[«يتوسل  ): 456/  2  الإنصاف(لمروذي اقال الإمام أحمد 



65 
 

أي: الأوَْلى بالإطعام التقي وبالصحبة المؤمن، وليس معنى ذلك أنه حرام إطعام غير المؤمن أو صحبته، وقد مدح الله تعالى  

 ]. والأسير هنا المراد به الكافر.8[الإنسان:  )1(}وَيطُْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِيناً وَيتَيِمًا وَأَسِيراًفي القرءان المسلمين بقوله: {

]،  9قيِمِ} [الكهف: أَصْحَابَ الْكَهْفِ وَالرَّ  وقد ورد في صحيح البخاري (كتاب أحاديث الأنبياء، باب {أمَْ حَسِبْتَ أَنَّ 

 ففرجّ الله عنهم.  )2() أن ثلاثة نفر سألوا الله بصالح أعمالهم3/1278

 
ا  نزلت في علي وفاطمة وفضة جارية لهما والأسير المذكور في الآية كافر، ومع ذلك قالوا: {إِنمََّ «):  3/578قال النسفي في تفسيره ()  (1

 . »]9نطُْعِمُكُمْ لوَِجْهِ اللهِ} [الإنسان: 
والحديث بطوله معروف، ويُستفاد منه أنه إذا كان التوسل بالعمل الصالح جائزاً، فكيف لا يصح بالذوات الفاضلة، كذوات الأنبياء؟!  )  (2

 فهذا يكفي دليلاً لو لم يكن دليل سواه، للتوسل بالأنبياء والأولياء. 
  والإجماع والعُرْف أنه من زمن ءادم وحتى عصر� هذا، ما زال الناس يستعينون   السُّنَّة * لا يحرم أن يسأل الشخصُ غيرَ الله. في الكتاب و 

 نص واحد بتحريم هذا الأمر.  ببعضهم البعض، ويطرقون أبواب بعضهم البعض، ويسألون بعضهم البعض العون، ولم �ت
. أحمد، مسند  »ومَنْ سألَكم بوجهِ اللهِ فأعطوُهُ «]؟ وقد جاء في الأثر:  10ائلَِ فَلَ تَـنـْهَرْ} [الضحى:  ا السَّ أليس الله تعالى قال: {وَأمََّ 

شيئاً قط فقال: لا وكثرة عطائه،    صلى الله عليه وسلم). وروى مسلم في صحيحه (كتاب تحريم اللعب بالنردشير، باب ما سئل رسول الله  1/249أحمد، (
سُئل رسول الله  «):  4/1805 المسلم ولا »قط فقال: لا  صلى الله عليه وسلمما  المسلم  المظالم، باب لا يظلم  البخاري في صحيحه (كتاب  . وروى 

إذا سألتَ فاسألِ  «: صلى الله عليه وسلم. أما ما رُوي عن النبي »ومَن كان في حاجةِ أخيهِ كان اللهُ في حاجتِهِ «قال:  صلى الله عليه وسلم)، أن النبي 862/ 2يسلمه، 
باللهِ  فاستعِنْ  استعنتَ  وإذا  الله    »الله،  رسول  عن  والورع  والرقائق  القيامة،  صفة  الترمذي، كتاب  سنن  باب  صلى الله عليه وسلم(الترمذي،   ،59  ،

لم يقل: وإذا سألت فلا تسأل غير الله، وإلا إن كان الأمر كذلك لكان الله أمر� بنهر السائل وردّ المحتاج. وأما   صلى الله عليه وسلم)، فالرسول 4/667
 البيتان اللذان يقولهما بعض الناس: [الكامل] 

ــنَّ  ـــــــ ـــــــــــــألــــــــــ ــــــــــ تســــــــــ نيَّ   لا  ــَ ـــــــ ــةً   بــــــــــ ـــــــ ــاجــــــــــ ـــــــ حــــــــــ  ءادمَ 
ـــاللهَُّ  هُ فــــــــــ ـــَ ؤالــــــــــ ــُ ـــــ ــــــــــ ســــــــــ ـــتَ  ـــركــــــــــ تــــــــــ إنْ  ــبُ  ـــــ ــــــــــ غضــــــــــ ـــَ يــــــــــ   

 

بُ   ـــــــَ جــــــــــ ـــــــُْ تحــــــــــ لا  هُ  ـــــــُ ـــــــوابــــــــــ أبــــــــــ ـــــــذي  الــــــــــ ـــــــــــلِ  ــــــــــ  وســــــــــ
بُ  ــــــــــَ ــــــــــ غضــــــــــ ـــــــَ يــــــــــ ــــــــــألُ  ــــــــــ يسُــــــــــ ـــــــينَ  حــــــــــ ءادمَ  ـــــــنيُّ   وبــــــــــ

 

 فليسا دليلاً شرعيًّا، فلا حاجة للكلام عليهما ز�دة على ما ذكر� ونذكر. 
 وهناك بيت شعر عكس ذلك البيتين: [البسيط] 

رٍ  ــَ ــ ــــــــــ حَضــــــــــ نْ  ومــــــــــِ دْوٍ  بــــــــــَ ن  مــــــــــِ لــــــــــلــــــــــنــــــــــاسِ   الــــــــــنــــــــــاسُ 
 

دَمُ   ــَ خــــــــــ روا  ــُ ــــــعــــــــــ ــــــــــ يشَــــــــــ لم  وإنْ  ــضٍ  ــعــــــــــ ــبــــــــــ لــــــــــ ــضٌ  ــعــــــــــ  بــــــــــ
 

تعالى لا يغضب على عب راَطَ  دالله  الصِّ تعالى: {اهْدَِ�  ه إن ترك سؤاله إلا في حالة واحدة، حيث إن سؤال الله فرض، وهو في قوله 
] إلى ءاخر السورة وذلك في الصلاة، لأن الصلاة لا تصح بغير الفاتحة، فلذا كان السؤال فرضًا في هذه الحالة،  6الْمُسْتَقِيمَ} [الفاتحة:  

راطَ الْمُسْتَقِيمَ} [الفاتحة: وعلى هذا يكون معنى الحديث إن ص  ] ثبتّنا على الإسلام. 6ح، ومعنى الآية: {اهْدَِ� الصِّ
لم   Ι، فالله  صلى الله عليه وسلم] فهذه الآية عن نساء النبي  53} [الأحزاب:  وَإِذَا سَألَْتُمُوهُنَّ مَتاَعًا فاَسْألَوُهُنَّ مِنْ وَراَءِ حِجَابٍ * وفي كتاب الله تعالى: {

]، فالله أرشد� إلى طريقة سؤال هذا المتاع، ولو كان في الأمر ذلة وخضوع غير  32تاَعًا} [عبس: يقل: وإذا سألتموهن سؤالاً بل قال: {مَّ 
 مشروع لغير الله فكيف يرشد� الله لهذا الأمر؟! 

]، فانظر إلى قوله تعالى يمدح  177} [البقرة: وَآتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبىَٰ وَالْيَـتاَمَىٰ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبيِلِ وَالسَّائلِِينَ * وقال تعالى: {
نَ من كانت هذه الصفة فيه، ومن جملة ذلك إعطاء المال للسائلين، ثم إن الله تعالى ذم في القرءان الكريم من كانت هذه صفته {وَيمَنَْـعُو 

 ]. 7الْمَاعُونَ} [الماعون: 



66 
 

 ........................................................................................................  

  

 
هُمَا اذكُْرْنيِ عِنْدَ ربَِّكَ : {وَ υ* وفي قوله الله إخباراً عن سيد� يوسف  ]، فهل يعُترض على سيد�  42} [يوسف: قاَلَ للَِّذِي ظَنَّ أنََّهُ َ�جٍ مِنـْ

ألهم هذا الرجل    هُمَّ لم يقل: اللَّ   υ]؟ ألم يسأله؟ فيوسف  42} [يوسف:  اذكُْرْنيِ ل المخلوق ولم يسأل الخالق، ألم يقل له: {أ، لأنه سυيوسف  
 أن يذكرني عند سيده، من غير طلب من السجين الذي كان معه؛ بل طلب من السجين، فهل خضع وذل يوسف لغير الله؟! 

: ولي، قد شكا له قوم من �جوج ومأجوج،  وقيل* وهذا ذو القرنين الذي ورد ذكره في القرءان الكريم في سورة الكهف، والذي قيل فيه: نبي،  
نَـهُمْ رَدْمًافأخبر الله عنه: { نَكُمْ وَبَـيـْ ]، فذو القرنين طلب العون منهم،  95} [الكهف:  قاَلَ مَا مَكَّنيِّ فيِهِ رَبيِّ خَيرٌْ فأََعِينُونيِ بقُِوَّةٍ أَجْعَلْ بَـيـْ

 فأين الخضوع والذل لغير الله في ذلك؟! 



67 
 

 للرجال والنساء؟  صلى الله عليه وسلم: ما الدليل على جواز ز�رة قبر النبي 43س 

 .)1(بالإجماع، نقل ذلك القاضي عياض صلى الله عليه وسلم تسن ز�رة قبر النبي 

 
  . ـاه.ة بين المسلمين مجمع عليها، وفضيلة مرغب فيها»وسلم سُنَّ   تعالى: «وز�رة قبره صلى الله تعالى عليه رحمه الله  ) قال القاضي عياض  (1

 . 582/  2،  الشفاالقاضي عياض، 
النووي في كتاب   قال الحافظ يحيى  فليتوجهوا):  156ص  (  متن الإيضاح*  انصرف الحجاج والمعتمرون من مكة  إلى مدينة رسول    «إذا 

الإيضاح في مناسك    حاشية الهيتمي على شرح. ابن حجر الهيتمي،  ـاه.وأنجح المساعي»  فإ�ا من أهم القربات   صلى الله عليه وسلم لز�رة تربته    صلى الله عليه وسلم الله
 . 488، ص الحج

الحافظ    كثيرة عن أئمة من المذاهب الأربعة في معنى ما قاله  وتمرّد» نقولاً   * وقد أورد الشيخ تقي الدّين الحصني في كتابه «دفع شبه من شبَّه
 وردَّ فيه على ابن تيمية.  )142ص (، دفع شبه من شبَّه وتمرّدالنووي. الحصني، 

  ذلك لم يزل قديماً   صريحاً، وبيان أن   صلى الله عليه وسلم «فيما ورد في السفر إلى ز�رته  ):  184ص  (  شفاء السقام * قال الحافظ تقي الدّين السبكي في  
صلى الله  المدينة المنورة لز�رة قبره ، سافر من الشام إلىصلى الله عليه وسلممؤذن رسول الله  τابن أبي رباح  وحديثاً، وممن روى ذلك عنه من الصحابة بلال

في نقل استحبابها  ) 202ص( شفاء السقام . ثم أفاض السبكي فيـاه.بإسناد جيد إليه، وهو نص في الباب» تعالى عليه وسلم، روينا ذلك
  القاضي أبي الطيب الطبري والمحاملي والحليمي والماوردي والرو�ني  أعيان من العلماء من المذاهب الأربعة، فنقل ذلك عن الشافعية: عن عن

المختار،    أبي منصور الكرماني في مناسكه، وعبد الله بن محمود في شرح  ازي. وعن الحنفية: عنبر والقاضي حسن والشيخ أبي إسحاق الش
الغاية. فتاويه، والسروجي في  السمرقندي في  الليث  الهداية، وأبي عبد الله  وأبي  الكواذاني في  الحنابلة: عن أبي الخطاب  السامري في    وعن 

ص  (السبكي    وعن المالكية: عن أبي عمران الفاسي، والشيخ ابن أبي زيد. ثم ذكر  المستوعب، ونجم الدّين بن حمدان في الرعاية الكبرى. 
قبري عيدًا»، وأجاب عنه بثلاثة    «ولا تجعلُوا) :  169/ 2  كتاب المناسك، باب ز�رة القبور،(سننه    حديث أبي داود في  ) 232،    231
 أجوبة:

  يهمل حتى لا يزار إلا في بعض الأوقات كالعيد الذي لا �تي في العام   ، وأن لاصلى الله عليه وسلميحتمل أن يكون المراد به الحث على كثرة ز�رة قبره  
 إلا مرتين. 

 بل أيّ يوم كان.  ؛ ليس لها يوم بعينه صلى الله عليه وسلم الز�رة إلا فيه، وز�رة قبره  ويحتمل أن يكون المراد: لا تتخذوا له وقتاً مخصوصًا لا تكون
  بل لا يؤتى إلا للز�رة   ؛ وغير ذلك مما يعمل في الأعياد  والاجتماع  عل كالعيد في العكوف عليه وإظهار الزينة ويحتمل أن يراد أن لا يجُ 

 . صلى الله عليه وسلموالسلام والدعاء، ثم ينصرف عنه، والله أعلم بمراد نبيه 
  بر مسجد المدينة لز�رة ق  «استدل به على أنه لو نذر إتيان ):  43/ 6(   »طرح التثريب في شرح التقريب* قال الحافظ أبو زرعة العراقي في «

  ] يوسف بن أحمد [بذلك القاضي ابن كج    يؤتى لها ذلك المحل، بل هو أعظمها، وقد صرحّتيالمقاصد ال لزمه ذلك، لأنه من جملة صلى الله عليه وسلم بيالن
نذر أن يزور قبر غيره فوجهان، وللشيخ تقي الدّين ابن   لزمه الوفاء وجهًا واحدًا، ولو صلى الله عليه وسلم عندي إذا نذر ز�رة قبر الني  من أصحابنا، فقال:

القرب بل بضد ذلك وردَّ عليه الشيخ تقي الدّين السبكي في    كلام بشع عجيب يتضمن منع شد الرحل للز�رة وأنه ليس من  تيمية هنا
للشيخ زين الدّين عبد الرحيم بن رجب الحنبلي في   معادلاً   يحكي أنه كانرحمه الله  السقام» فشفى صدور المؤمنين. وكان والدي    «شفاء
تيمية،    في مسجد الخليل، ليحترز عن شد الرحل لز�رته على طريقة ابن   ا د� من البلد قال: نويت الصلاةم، فل υإلى بلد الخليل    التوجه

»،  ثلاثةِ مساجدَ  لا تُشدُّ الرحالُ إلا إلى ، لأنه قال: «صلى الله عليه وسلمله: أما أنت فقد خالفت النبي  ثم قلت  ، υقال: فقلت: نويت ز�رة قبر الخليل 
الرحل إلى مسجد رابع،   وقد شددت ) 398/ 1فضل الصلاة في مسجد مكة والمدينة،  البخاري، صحيح البخاري، أبواب التطوع، باب (

 . ـاه.القبورَ»، أفقال: إلا قبور الأنبياء، قال: فبُهت» لأنه قال: «زوروا صلى الله عليه وسلم وأما أ� فاتبعت النبي 



68 
 

 ........................................................................................................  

 

  

 
  صلى الله عليه وسلم ، فإنه عبد أضله الله، كما قال علماء كثيرون وأطالوا في الرد عليه، ووقوعه في حق رسول الله  صلى الله عليه وسلم* ولا يغُتر بإنكار ابن تيمية لسنّ ز�رته  

جهة،    ليس بعجب، فإنه وقع في حق الله سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون والجاحدون علوًّا كبيراً، فنسب إليه العظائم، كقوله: إن لله تعالى
 ولقد كفّره كثير من العلماء، عامله الله بعدله، وخذل متبعيه الذين نصروا ما افتراه على الشريعة الغراء. 



69 
 

مُْ إِذ ظَّلَمُوا أنَفُسَهُمْ جَاءوُكَ فاَسْتَـغْفَرُوا اللَّـهَ وَاسْتَـغْفَرَ لهَمُُ الرَّسُولُ قال تعالى: { } [النساء: لوََجَدُوا اللَّـهَ تَـوَّابًا رَّحِيمًا  )1(وَلوَْ أَ�َّ

64 .[ 

 .)2()3/334(باب المواقيت، سنن الدارقطني، . الدارقطني، »مَن زارَ قبري وجَبَت له شَفاعتي«الحديث: 

لا تُشَدُّ  «):  398/ 1وأما حديث البخاري في الصحيح (أبواب التطوع، باب فضل الصلاة في مسجد مكة والمدينة،  

الحديثَ، فمعناه: من أراد السفر لأجل الصلاة في مسجد ينبغي أن يسافر لهذه المساجد الثلاثة،   » إلى ثلاثةِ مساجدَ الرحالُ إلاَّ 

، ويحمل هذا على الندب لا على الوجوب. فالحديث مخصوص بالسفر لأجل الصلاة، وليس فيه أنه )3(لأن الصلاة فيها تتضاعف

  لا تجوز ز�رة قبر النبي عليه الصلاة والسلام. 

 
لَمُوا أنَْـفُسَهُمْ}  مْ إِذ ظَّ قربة أي طاعة لله، للأحاديث الواردة في ذلك ولقوله تعالى: {وَلوَْ أَ�َُّ   صلى الله عليه وسلمكون ز�رته  د  ينبغي لكل مسلم اعتقا)  (1

لهم إنما هو في حال حياته، وليست الز�رة كذلك؛   صلى الله عليه وسلملا ينقطع بموته، ولا يقال: إن استغفار الرسول    صلى الله عليه وسلم]، فتعظيمه  64[النساء:  
 صلى الله عليه وسلم  فالجواب أن الآية دلت على تعليق وجدان الله توابًا رحيمًا بثلاثة أمور: المجيء، واستغفار الرسول لهم، وقد حصل استغفار الرسول

]، فإذا وَجَدَ مجيئهم أو  19استغفر للجميع، قال الله تعالى: {وَاسْتَـغْفِرْ لِذَنبِكَ وَللِْمُؤْمِنِينَ والْمُؤْمِناَتِ} [محمد:   صلى الله عليه وسلم لجميع المؤمنين، لأنه 
 . صلى الله عليه وسلماستغفارهم تكاملت الأمور الثلاثة الموجبة لتوبة الله تعالى ورحمته. لأن لفظ الآية عام لا تخصيص فيه بحياة رسول الله 

السيوطي في  )  (2 الشفا«ذكر  له شفاعتي«) أن حديث:  208(ص  »مناهل الصفا في تخريج أحاديث  ، حسنه  »من زار قبري وجبَتْ 
 الذهبي.

الحديثَ؛ بل    »لا تشدُّ الرحالُ «، من حديث:  صلى الله عليه وسلملم يفهم أحد من السلف ما فهمه ابن تيمية من قوله بتحريم السفر لز�رة قبر النبي  )  (3
سُنَّة،   صلى الله عليه وسلمة، سواء كانت بسفر أم بغير سفر كسكان المدينة، والحنابلة قد نصوا كغيرهم على كون ز�رة قبر النبي سُنَّ  صلى الله عليه وسلمز�رة قبر الرسول 

الحديث معناه الذي فهمه السلف والخلف أنه   »لا تشدُّ الرحالُ «سواء قصدت بالسفر لأجلها أم لم تقصد بالسفر لأجلها، وحديث:  
لا فضيلة زائدة في السفر لأجل الصلاة في مسجد إلا السفر إلى هذه المساجد الثلاثة، لأن الصلاة تتضاعف فيها إلى مائة الف وذلك  

لأجل الصلاة،    به السفر  ائة وذلك في المسجد الأقصى، فالحديث المرادم وإلى خمسفي المسجد الحرام، وإلى ألف وذلك في مسجد الرسول،  
  τسعيد الخدري    عند أبي  من طريق شهر بن حوشب أنه قال: «ذكرت  ) 64/ 3(   ذلك ما رواه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده  ويبينّ 

فيهِ الصلاةُ غيرُ   «لا ينبغي للمَطِيِّ أنْ تُـعْمَلَ إلى مسجدٍ تبُتغىيقول:    صلى الله عليه وسلم رسول الله    الصلاة في الطور، فقال أبو سعيد: إني سمعت
من تحريف ابن    الحديث بالحديث خيريروهو مبين لمعنى الحديث السابق، وتفس.  »المسجدِ الحرامِ والمسجدِ الأقصى ومسجدِي هذا

):  161ص(الحديث    المسائل المنقولة عنه. قال الحافظ العراقي في ألفيته في مصطلح  ، وهي من أبشع صلى الله عليه وسلمتيمية وتحريمه ز�رة قبر النبي  
 . ـاه.تهَُ بالواردِ»ر  ما فسَّ يرُ «وخ [الرجز]

  مُقسِطاً، وليََسلكَنَّ فجًّا حاجًّا أو معتمرًا أو بنيّتِهما وليأتينَّ قبري  وإمامًا عدْلاً  ا«ليَهبِطنَّ عيسى ابنُ مريمَ حَكَمً : صلى الله عليه وسلموقال رسول الله 
يُسلِّمَ عليَّ ولأَُ  أبو عبد الله الحاكمردَّنَّ عليهِ حتى  الأنبياء والمرسلين، (في مستدركه،    ». صححه الحافظ  المتقدمين من  تواريخ    كتاب 

2/651 .( 



70 
 

 : ما الدليل على جواز التبرك بالأنبياء والأولياء؟ 44س

 وآثاره جائز. صلى الله عليه وسلم التبرك بالنبي محمد  

 .)1(]93} [يوسف: ى وَجْهِ أَبيِ َ�ْتِ بَصِيراًاذْهَبُوا بقَِمِيصِي هَذَا فأَلَْقُوهُ عَلَ : {υقال تعالى حكايةً عن يوسف 

، (كتاب الوضوء، باب الماء صحيح البخاري . البخاري، )2(قسم شعره ووزعه بين الناس ليتبركوا به  صلى الله عليه وسلم الحديث: الرسول 

يوم النحر أن يرمي ثم ينحر للناس    السُّنَّة، (كتاب الحج، باب بيان  صحيح مسلم). ومسلم،  1/74الذي يغسل به شعر الإنسان،  

 ،[...]2 /947 .( 

 
 لأبيه فقط؟ ولـمَ قال لهم: خذوا قميصي؟ هذا يدل على أن التبرك جائز.  لـمَ لم يدعُ ) (1
 لا يوزع ليؤكل، إنما لأجل التبرك.  صلى الله عليه وسلمشعر النبي ) (2

 إنما الله خالق الشفاء في الحالتين. كذلك القميص لا يخلق الشفاء، يخلق الشفاء،  والتبرك هو طلب البركة من الله، كما أن الدواء لا  *
   أبي بكر  عن مولى أساء بنت  )1641/  3استعمال إ�ء الذهب والفضة،    كتاب اللباس والزينة، باب تحريم(* أخرج مسلم في الصحيح  

كانت عند عائشة، فلما    صلى الله عليه وسلم لبنة ديباج وفرجيها مكفوفين، وقالت: «هذه جبة رسول الله    قال: «أخرجت إلينا جبة طيالسة كسروانية، لها 
 ـ. اه.«نغسلها للمريض منا»» :نستشفي بها»، وفي رواية قبُضت قبضتها، فنحن نغسلها للمرضى 

مستا    فأدخل عليه فآخذ بيديه فأقبلّهما وأقول: بأبي هاتان اليدان اللتان   بمكاني،   يخَُبر* عن ثابت البناني التابعي قال: «كنت إذا أتيت أنَسًا  
مجمع  الهيثمي،    والحافظ  ) 6/211( ى،  ل. أبو يعلى، مسند أبي يعـاه.رسول الله»  رسول الله، وأقبّل عينيه وأقول: بأبي هاتان العينان اللتان رأتا 

 رجاله رجال الصحيح.  يوثقّ أن  )209ص (، الزوائد
هو أبو    واضعًا وجهه على القبر، فقال: أتدري ما تصنع؟ فأقبل عليه، فإذا  * عن داود بن أبي صالح قال: «أقبل مروان يومًا، فوجد رجلاً 

أهْلُهُ، ولكنِ ابْكُوا   «لا تَـبْكُوا على الدِّينِ إذا وَليَِهُ يقول:  صلى الله عليه وسلمالحجر، سمعت رسول الله   ولم آتِ   صلى الله عليه وسلمفقال: نعم، جئتُ رسولَ الله  τ أيوب
 ). 422/ 5( ». أحمد، مسند أحمد،عليهِ إذا وَليَِهُ غيرُ أهْلِهِ 

أصغرهم،     ذوي لحى وغيرهم، وهذاينفقال: � رسول الله، إن لي بن  صلى الله عليه وسلم الله    * عن حنظلة بن حِذْيمَ قال: «وفدت مع جدي حذيم إلى رسول
أو الشاة الوارم    »، قال الذ�ل: فلقد رأيت حنظلة يؤُتى بالرجل الوارم وجههفيك  بارك اللهومسح رأسي وقال: «   صلى الله عليه وسلمفأد�ني رسول الله  

اني،  بر والط )، 263 ،262/ 34( . أحمد، مسند أحمد، ـاه.فيمسه فيذهب الورم» صلى الله عليه وسلم  ضرعها، فيقول: بسم الله على موضع كف رسول الله
 بنحوه.  )14، 13/ 4(والكبير  )3/191(المعجم الأوسط 

 صلى الله عليه وسلمشعر النبي    عبد الله ابن الإمام أحمد بن حنبل قال: «رأيت أبي �خذ شعرة من  أن  )212/ 11(للذهبي    ، أعلام النبلاءيرس* وفي  
  صلى الله عليه وسلم قصعة النبي    يضعها على عينه ويغمسها في الماء ويشربه يستشفي به، ورأيته أخذ  يقُبلها، وأحسب أني رأيته  ]فمه[على فيِه    فيضعها

 . ـاه.ووجهه»يشرب من ماء زمزم يستشفي به ويمسح به يديه  الماء ثم شرب فيها، ورأيته  ]بئر [فغسلها في جُبّ 
  ويتبرك بمسه ويقبله ويفعل  صلى الله عليه وسلم «سألته عن الرجل يمس منبر النبي):  492/ 2( » للإمام أحمد بن حنبلالعلل ومعرفة الرجال* وفي كتاب «

؟ فقال: لا بأس بذلك».اه  بالقبر مثل ذلك أو نحو هذا، يريد  . ـبذلك التقرب إلى الله جلّ وعزَّ
 [الرجز] غانم جلول:  * قصيدة: «مِنْ فَضْلِ النبي تبركّوا»، نظم الأديب الشيخ الدكتور



71 
 

 
اللهِ  ــمِ  ـــــ ــــــــــ ــــــــــ بِســــــــــ ولِ  ـــَ ــــــــــ ـــقــــــــــ ــــــــــ بــــــــــ ـــا  ــــــــــ ـــدَؤهــــــــــ ــــــــــ  أبــــــــــ
لال  ـــــــــــــَ ــــــــــ الجــــــــــ ذا  هَ  ـــــــــــــَ ــــــــــ الإلــــــــــ دُ  ـــــــــــــَ ــــــــــ  وأحمــــــــــ

ــــــــَّ   ثمَّ  ــــــــــ ــــــــــ ــــــــَّ الصــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ والســــــــــ ــَّ لاةُ  ــ ــــــــــ نــــــــــ ــِ ــ ــــــــــ مــــــــــ  الامُ 
هْ  ــــــــَ ــــــــونــــــــــ مــــــــــ ــــــــْ ــــــــيــــــــــ المــــــــــ ــــــــبرَُّكِ  ــــــــتــــــــــ الــــــــــ ــــــــةَ  ــــــــقــــــــــ ــــــــريــــــــــ  طــــــــــ

ـــــــدَّ  يــــــــــ مْ  ـــــــُ أتاكــــــــــ نْ  ـــــــَ مــــــــــ مْ  ـــــــُ ــتــــــــــ ـــــ رأَيــــــــــ إنْ  ـــــــَ ـــــــيفــــــــــ  عــــــــــ
لَّ  ـــــــــــــَ أحــــــــــ دْ  ـــــــــــــَ لالا   وقــــــــــ ــَ ــــ ــــــــــ ــــــــــ ضــــــــــ ةً  ـــــــــــــَ رمــــــــــ ـــــــــــــُ  حــــــــــ

ــــــــرَّ  حــــــــــ إذْ  ــــــــهُ  لــــــــــ ــــــــوا  ولــــــــــ ــــــــُ ــــــــاقــــــــــ ــــــــبرَُّكــــــــــ ــــــــتــــــــــ الــــــــــ  مَ 
ــَّ   إنَّ  ـــــــــ ــــــــــ الشــــــــــ ــام  ـــــــــ ــــــــــ ـــــــتِســــــــــ ارياقــــــــــ ـــــــُ ممــــــــــ  � ـــــــرِ   عــــــــــ

دُ  ـــَ ــنــــــــــ ـــــ ــــــــــ تُســــــــــ ا  ـــــــً ــــــــــ أيضــــــــــ ـــارِ  فــــــــــ ـــْ الأظــــــــــ ةُ  ـــَ ـــــــمــــــــــ ــــــــــ  وقِســــــــــ
ــــــــــَّ  بــــــــــ ــــــــــُ ــــــــــَّ وجــــــــــ ــــــــــنــــــــــ الــــــــــ اءا ةُ  ــــــــــْ أسمــــــــــ لْ  ــــَ ــــــــــ ــــــــــ ســــــــــ  بيِّ 

ــَّ  ـــــــــ أيَــــــــــ أبي  نْ  ــِ ـــــــــ مــــــــــ ــلاً  ـــــــــ ــيــــــــــ ـــــــــ دلــــــــــ ــاكَ  ـــــــــ  وبِ هــــــــــ
را  ـــــَ كــــــــــ ـــــْ أنــــــــــ نْ  ـــــَ مــــــــــ ـــــى  ــلــــــــــ ـــ عــــــــــ رَدًّا  ـــــهِ  بــــــــــ مْ  ـــــِ ـــــعــــــــــ  أنــــــــــ

ا( ــُ ــ ــــــــــ أوُلاهمــــــــــ ــمٌ  ــ ــــــــــ ــلــــــــــ ــــــ ــــــــــ ــــــــــ مُســــــــــ ــَ ــ ــــــــــ ــا  )1فــــــــــ ــ ــــــــــ  رَواهــــــــــ
ــاني  ــــــــــ ــثــــــــــ ــــــــــ الــــــــــ ــثَ  ــــــــــ ــدِيــــــــــ ــــــــــ الحــــــــــ رَوى  ــدٌ  ــــــــــ  وأحمــــــــــ
ــــــــوَهْ  ــــــــــ نســــــــــ ــَ ــ لــــــــــ ــَ ــ قـــــــــــ في  ــشِ  ــ يــــــــــ ــَ ــ ــجــــــــــ ــ ــلــــــــــ ــ لــــــــــ دٌ  ــِ ــ ــالــــــــــ ــ  وخــــــــــ

ــــَّ   لأنَّ  ــــطــــــــــ الــــــــــ ــــَّ في  ــــَّ يــــــــــ ــــنــــــــــ الــــــــــ راتِ  ــــْ عــــــــــ ــَ ــــــ ــــــــــ شــــــــــ  بيّ اتِ 
هْ  ـــــــَ لــــــــــ ـــــــَ ـــــــظــــــــــ نــــــــــ ـــــــَ حــــــــــ ـــــــرأسِ  لــــــــــ دٍ  ـــــــَ أحمــــــــــ حُ  ــــــــــْ ــــــــــ  ومَســــــــــ
وارمُِ  ـــــــــهُ  نــــــــــ ـــــــــِ مــــــــــ هُ  ـــــــــْ ـــــــــوجــــــــــ والــــــــــ اءهُ  ـــــــــَ جــــــــــ نْ  ـــــــــَ  مــــــــــ
هُ  ــُ ــــــــ رْفــــــــــ ــَ ــــــــ عــــــــــ ــابَ  ــــــــ طــــــــــ ــبيِّ  ــــــــ ــنــــــــــ ــــــــ الــــــــــ ــةُ  ــــــــ ركَــــــــــ ــَ ــــــــ  بـــــــــــ
دُ  ــــــــــَ ــــــــــ ــــــــــ وأحمــــــــــ روَى  ــــــــــبرَاَنيُّ  ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــطــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  الــــــــــ

رَّ  ــــــــَ كــــــــــ د  ــــــــَ قــــــــــ تٌ  ــــــــِ ــــــــلا وثابــــــــــ ــيــــــــــ ــــــ بــــــــــ ــــــــْ ــــــــقــــــــــ ــتــــــــــ ــــــ الــــــــــ  ر 
رْ  ــــــَ زجَــــــــــ ــــــا  مــــــــــ ذاكَ  لِ  ــــــْ ثــــــــــ ــــــِ مــــــــــ ــــــنْ  عــــــــــ سٌ  ــــــَ  وأنــــــــــ
ه ــِ ــــــ ــــــــــ لــــــــــ ــــــــــــْ ــــــــــ ــــــــــ فَضــــــــــ نْ  ــِ ــــــ ــــــــــ مــــــــــ وَتي  ــْ ــــــ ــــــــــ إخــــــــــ  � 
ــــــــــــَّ  ظــــــــــ ــــــــــــَ ــــــــــــعــــــــــ المــــــــــ ــــــــــــا  نــــــــــ ــــــــــــُّ ــــــــــــيــــــــــ ــــــــــــبــــــــــ نــــــــــ ازهَُ  ــــــــــــَ  مُ أجــــــــــ

ــــــَّ  ــــــإنــــــــــ ــــــا فــــــــــ بــــــــــ ــــــَ ــــــغــــــــــ الــــــــــ في  ولِ  ــــــُ هــــــــــ ــــــَ الجــــــــــ و  ــــــُ أخــــــــــ  ه 
ــزهَْ  ـــــ زيــــــــــ ــَ ـــــ عــــــــــ دَةً  ــــــــــِ ــــــــــ رشــــــــــ ــُ ـــــ مــــــــــ ــا  ـــــ هــــــــــ ــُ ـــــ تــــــــــ ــْ ـــــ ــمــــــــــ ـــــ ظــــــــــ ــَ ـــــ  نــــــــــ

 

زَّ   ـــــــــَ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ـــــ ـــــٰتنـــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ باهِ هَ الرحمــــــــــ ــْ ـــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ـــــــــنْ أشــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  نُ عــــــــــ
ـــــَّ  ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ دي والنــــــــــ ـــــَ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ لهِ بالهــــــــــ ــــْ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  والِ لفضــــــــــ

نَّ  ــــــــــَ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ـــــــــلاحِ ســــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــبيٍّ للفــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ـــــــــى نــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  اعلــــــــــ
هْ  ــَ ـــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ بعَونــــــــــ ــمِ يتـْ ـــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ـــــــــلُ العلِــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  في ذاكَ أهــــــــــ

ــَّ  ــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ عِ بأنــــــــــ ــَ ــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ بــــــــــ دى لم يتـْ ــُ ــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ يرَ الهــــــــــ ــَ ــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  هُ غــــــــــ
رَّ  ـــــَ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ه أو حــــــــــ ـــــِ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ نْ جَهلــــــــــ ـــــِ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ـــــلالامــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  مَ الحــــــــــ

ــــــــــَّ  ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ رِ النــــــــــ ــــــــــَ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــَّ بأثــــــــــ ــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  ركَابيِّ زاَدَ شــــــــــ
اري( ــَ ـــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــذا البُخــــــــــ ـــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ لِمٌ كــــــــــ ـــــْ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  )2رَواهُ مُســــــــــ
دُ( ــــــــــَ ــــــــــ ــــــــــ ــا أَحمــــــــــ ــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــا رَواهــــــــــ ــــــــ ــــــــــ ــــــــــ حِيحةً كَمــــــــــ ــَ ــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  )3صــــــــــ
فاءا( ـــــــــــــِ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ـــــــــــــا الشــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ا رأَتْ في مائهِــــــــــ ــَ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  )4أمــــــــــ
وبِ( ــــــــــــُ ــــــــــ ــــــــــ رى المحْبــــــــــ ــــــــــــَ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــــدِّ ثــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ سُّ بالخــــــــــ ــــــــــــََ ــــــــــ ــــــــــ  )5يمــــــــــ
را( ــَ ــــ ــــــــــ ــــــــــ ــيسَ الحَجــــــــــ ــــ ــــــــــ ــــــــــ ولَ اللهِ لــــــــــ ــُ ــــ ــــــــــ ــــــــــ تُ رَســــــــــ ــْ ــــ ــــــــــ ــــــــــ  )6جِئــــــــــ
ا( ــَ ــــ ــــــــــ ــــــــــ نْ مَولاهــــــــــ ــَ ــــ ــــــــــ ــــــــــ نادِ عــــــــــ ــْ ــــ ــــــــــ ــــــــــ حيحَةَ الإســــــــــ ــــــَ ــــــــــ ــــــــــ  )7صــــــــــ

ــَّ  رَدَّ  ـــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ رْوَانِ(الصــــــــــ ــَ ـــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــى مــــــــــ ـــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  )8حابيِّ علــــــــــ
ــالَ:  ــــــ ــــــــــ ــوا«قــــــــــ ــــــ ــــــــــ وَهْ  »اطلبُــــــــــ ــُ ــــــ ــــــــــ ــا هــــــــــ ــــــ ــــــــــ بَبُ ذاكَ مــــــــــ ــَ ــــــ ــــــــــ  ســــــــــ

ـــــيّ( ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ روي البيهَقــــــــــ ـــــَ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ وكِ يــــــــــ ــــُ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  )9وذاكَ في اليرمــــــــــ
هْ  ــَ ـــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ يرِْ لــــــــــ ـــــــــَ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ا بالخــــــــــ ــً ـــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ هِ ودَاعِيــــــــــ ـــــــــِّ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  بكفــــــــــ

ـمُ( ــــــــــِ ــــــــــ ــــــــــ وَ سَالــــــــــ ـــــــــْ ــــــــــ ــــــــــ ودُ وهــــــــــ ــــــــــُ ــــــــــ ــــــــــ حَةٍ يَـعــــــــــ ـــــــــْ ــــــــــ ــــــــــ  )10بمســــــــــ
هُ؟! ــــُّ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــفَ كَفــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ هِ فكَيــــــــــ ــــِّ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ عُ كَفــــــــــ ــِ ــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  مَوضــــــــــ

وَّ  ــــــَ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــنِدُ مُطــــــــــ ــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــاتِ يسُــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ نِ الثقِّــــــــــ ــــــَ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  لاً عــــــــــ
ولا( ـــــُ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ا رأَتِ الرســــــــــ ــــً ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ نــــــــــ دًا وعَيـْ ــــَ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  )11يــــــــــ

ــرْ  ـــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــى الأثــــــــــ ـــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــو يعَلــــــــــ ـــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ وّزِاً رَوى أبــــــــــ ــَُ ـــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  مجــــــــــ
ــَّ تبرَّ  ـــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــوا تمسَــــــــــ ـــــــــ ــــــــــ ــــــــــ واكــــــــــ ــــــــــــُ ــــــــــ ــــــــــ ــهِ لا تَترْكُــــــــــ ـــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  كو بَهدَْيــــــــــ

رّمُِ  ــــــُ ــــــــــ ــــــــــ نْ يحــــــــــ ــــــَ ــــــــــ ــــــــــ ــــــلِ مــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ نْ ذَيــــــــــ ــــــَ ــــــــــ ــــــــــ وا عــــــــــ ــُ ــــ ــــــــــ ــــــــــ  ففَتِّشــــــــــ
حَبا ــــــــــْ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــريمُ يصَــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ هُ �بى الكــــــــــ ــــــــــَ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  وَمثْـلــــــــــ
وزهَْ  ـــُ ــــــــــ ــــــــــ نْ أرُجــــــــــ ـــِ ــــــــــ ــــــــــ ـــيرِ مــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ـــا في الخــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ ـــرمْ بهــــــــــ ــــــــــ ــــــــــ  أكــــــــــ

 

النبي   -1 الصحيح    صلى الله عليه وسلممقصوده أن  البخاري في  الحادثة رواها  الشعر لا يؤكل عادة، وهذه  الصحابة، ومعلوم أن  حين حلق قسمه بين 
يوم النحر أن يرمي   السُّنَّة)، ومسلم في الصحيح (كتاب الحج، باب بيان 74/ 1(كتاب الوضوء، باب الماء الذي يغسل به شعر الإنسان، 

 ). 947/ 2ثم ينحر للناس [...]، 
 ). 14/42قسم أظفاره بين الصحابة، كما روى ذلك أحمد في مسنده، ( صلى الله عليه وسلميعني بذلك أن الرسول  -2
(كتاب    صحيح مسلم للمرضى يستشفون بها، كما روى مسلم،    صلى الله عليه وسلم كانت تغسل جبة النبي    وذلك أن أسماء بنت أبي بكر   -3

 ). 1641/ 3تحريم استعمال إ�ء الذهب والفضة، باب اللباس والزينة، 
 ). 5/422، كما روى أحمد في مسنده ( صلى الله عليه وسلموضع وجهه على قبر النبي  τوذلك أن أبا أيوب الأنصاري  -4
 . »ولم ءات الحجر صلى الله عليه وسلمإني أتيت رسول الله «على مروان بن الحكم حين قال له: أتدري ما تصنع؟ فقال له:  ردَّ  τوذلك أن أبا أيوب  -5



72 
 

 ........................................................................................................  

  

 
 .أي: أن مسلمًا روى في صحيحه حادثة الجبة عن أسماء بنت أبي بكر  -6
كانت عند    صلى الله عليه وسلمهذه جبة رسول الله  «هو أخبر أن أسماء أخرجت جبة طيالسة كسروانية وقالت:    أي: مولى أسماء بنت أبي بكر   -7

 .اهـ. »عائشة فلما قبضت قبضتها، كان النبي يلبسها، فنحن نغسلها للمرضى نستشفي بها
 . صلى الله عليه وسلمعلى مروان بن الحكم حين رءاه واضعًا خده على قبر النبي  τ) روى رد أبي أيوب 422/ 5أي أن أحمد في مسنده ( -8
)  249، صصلى الله عليه وسلم(باب ما جاء في قلنسوة خالد ابن الوليد واستنصاره بما جعل فيها من شعر رسول الله  دلائل النبوة  روى البيهقي في   -9

فلم يجدوها، ثم طلبوها فوجدوها، فإذا هي قلنسوة خَلَقٌ أي بالية.   »اطلبوها«فقد قلنسوة له يوم اليرموك فقال:    τأن خالد بن الوليد  
فحلق رأسه، فابتدر الناس جوانب شعره، فسبقتهم إلى �صيته فجعلتها في هذه القلنسوة، فلم    صلى الله عليه وسلم اعتمر رسول الله  «:  τفقال خالد  

 .اهـ. »أشهد قتالاً وهي معي إلا رزقت النصر
رأسه    صلى الله عليه وسلموأد�ه منه، فمسح الرسول  صلى الله عليه وسلموأد�ه منه، فمسح الرسول  صلى الله عليه وسلم وذلك أن حنظلة كان في صغره أخذه جده إلى الرسول  -10

، قال الذ�ل: فلقد رأيت حنظلة يؤتى بالرجل الوارم وجهه أو الشاة الورم ضرعها فيقول: بسم الله على موضع  »باركَ الله فيكَ «وقال:  
)، والكبير  191/ 3)، والطبراني في معجميه الأوسط (263،  262/ 34كف رسول الله، فيمسحه فيذهب الورم. رواه أحمد في المسند (

 فيه بركة، فكيف كفه صلى الله عليه وعلى آله وسلم؟!  صلى الله عليه وسلم كف رسول الله   )، فانظر أيها المنصف، إذا كان موضع14،  4/13(
بأبي  «ويقول:    τكان يقُبّل يدي أنس    τثابتاً البنُاني    ابعيَّ )، وذلك أن التَّ 211/ 6هذه الحادثة رواها الحافظ أبو يعلى في مسنده، ( -11

 ـ. وفي هذا جواز تقبيل يد الرجل الصالح..اه»هاتان اليدان اللتان مستا رسول الله



73 
 

 : ما الدليل على جواز لبس الحرز الذي فيه قرءان ونحو ذلك، وليس الذي فيه طلاسم محرمة؟ 45س

 ].82قال تعالى: {وَنـنَُزلُِ مِنَ الْقُرْءاَنِ مَا هُوَ شِفاءٌ وَرَحمْةٌَ للِّْمُؤْمِنِينَ} [الإسراء: 

.اهـ.  »نكتبها على ورقة ونعلّقها على صدره  )2(صبياننا الآ�ت من القرءان، ومن لم يبلغ  )1(ا نعلّمكنَّ «قال عبد الله بن عمرو:  

 ). 541/ 5، 94باب  ، صلى الله عليه وسلم ، (كتاب الدعوات، عن رسول الله  سنن الترمذيالترمذي، 

 
 هو يحدّث عن شيء كان يعمله هو وغيره. ) (1
 ولو بلغ لا مانع إذا علقّ هذا الحرز. ) (2

كان رسول الله صلى    «وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال:  ):3/118(   »نتائج الأفكار* روى الحافظ ابن حجر العسقلاني في «
اللهِ التامةِ   أعوذُ بكلماتِ   «إذا فَزعَِ أحدكُم فلْيقُلْ:اعيل:  عند النوم من الفزع، وفي رواية إسم  الله عليه وعلى آله وسلم يعُلمنا كلمات نقولهن

من بنيه أن يقولها عند   ». فكان عبد الله بن عمرو يعلّمها من بلغ منْ غضبِهِ وعقابهِِ ومنْ شرِّ عبادِهِ ومنْ همزاتِ الشياطينِ وأنْ يحضرونَ 
اعيل  ي بن حُجر عن إسملع هذا حديث حسن، أخرجه الترمذي عن ]قال الحافظ العسقلاني:[ نومه، ومن لم يبلغ كتبها ثم علقها في عنقه.

 . عن عمرو بن علي الغلّس عن يزيد بن هارون» ]اليوم والليلة  في عمل[بن عيَّاش، وأخرجه النسائي 
.  ـاه.التعاويذ للناس»  عن حجاج قال: «أخبرني من رأى سعيد بن جبير يكتب )  868/ 2(  »العيال* وروى ابن أبي الدنيا في كتاب « 

  كتاب الطب، باب تعليق (  . وأما الحديث الذي رواه أبو داود في سننه)9/590باب النشرة،   كتاب الضحا�، (،  السنن الكبرى  البيهقي،
حرفّت    ذكر الله، لكن الوهابية    فيها قرءان أو تي ». فليس معناه التمائم والتعاويذ الوالتِّولةَ شِكٌ   إنَّ الرُّقى والتَّمائمَ «  ): 6/31التمائم،  

عنها:   صلى الله عليه وسلمأن الرُّقى التي قال الرسول  في اللغة وهي الخرز كانت الجاهلية تضعها على أعناق الغلمان، كما الحديث، والتمائم معروف معناها
رفون الكلم عن  من الصحابة، فالوهابية يحُ  وغيره  صلى الله عليه وسلم كان في معناها، وليس المراد بها الرقى التي فعلها الرسول   » هي رقُى الجاهلية وماشرك«

 مواضعه.
  (من   387،  386/  6والإباحة، باب التواضع والكبر والعجب،    كتاب الحظر (* ومما يدل على ما ذكر� ما رواه ابن حبان في صحيحه  

الحديثَ.    الشيب، وخاتم الذهب، والضرب بالكعاب، والرقى إلا بالمعوذات»  : تغييرعشْراًكره    صلى الله عليه وسلم«أن رسول الله    τحديث ابن مسعود  
ان من القرءان أو  ك  وما   ]1الناس:  اسِ} [] و{قُلْ أعَُوذُ برَِبِّ النَّ 1{قُلْ أعَُوذُ برَِبِّ الْفَلَق} [الفلق:  معنى الحديث أنه إن كان فيه معوذات  

  ؛ ويحرمون ذلك مطلقًا  صلى الله عليه وسلم الرسول  على  إنما �ى عن التي ليس فيها قرءان ولا ذكر الله، الوهابية تكذب  عنه،  صلى الله عليه وسلمذكر الله، ما �ى الرسول  
يقطعوه ويقولوا بألسنتهم: هذا شرك. كذبوا هذا    شرك، وفي المدينة المنورة إذا رأوا الحاج يحمل حرزاً يحاولون أن   إنه بل يقولون عن لبس الحرز:

 الله وءا�ت من القرءان فالتبرك به حق.  ذكر الشرك هو ما كان فيه عبادة للشياطين والأوثان، أما ما كان فيه ليس شركًا، إنما
  ى ابنٍ لأحمد لع  «أخبر� أبو بكر قال: حدَّثنا أبو داود قال: رأيت):    349ص (» لأبي داود السجستاني  مسائل الإمام أحمد* وفي كتاب «

ثم يغسله    شيءفي    قال: حدثنا أبو داود، سمعت أحمد سُئل عن الرجل يكتب القرءان  وهو صغير تميمة في رقبته من أديم. أخبر� أبو بكر
النهي عنها بقوله   «تميمة»: حرز، ولا يعني التميمة التي هي خرزات وثبت :ومعنى قوله .ـاه..» ـاه.ويشربه، قال: أرجو أن لا يكون به بأس»

يعلقو�ا على أعناقهم،    الجاهلية  عنها كان أهل  صلى الله عليه وسلم ». وتلك التمائم التي �ى الرسول  شركٌ   «إنَّ الرُّقى والتمائمَ والتولةَ عليه الصلاة والسلام:  
ا أنه ذكر الرقى  مشركًا، ك  صلى الله عليه وسلم اها الرسول من دون اعتقاد أ�ا تنفع بإذن الله، ولهذا الاعتقاد سم يعتقدون أ�ا بطبعها تحفظ من العين ونحوها 

شركًا كان فيها دعوة الشياطين    صلى الله عليه وسلم  جعلها الرسول  هي شركية ومنها ما هي شرعية، فرقى الجاهلية التي  في هذا الحديث، لأن الرقى منها ما
فيتكلم على لسانه، فكانوا يعبدونه. وأما    على رجل منهم  لكل قبيلة من العرب طاغوت، وهو شيطان ينزل  والطواغيت، ومعلوم أنه كان 



74 
 

 ...................................................................................................... 

  

 
الصحابة كانوا يستعملو�ا للحفظ من العين    المسلمين من عهد  وعلَّمها أصحابه، وأما التمائم فإن  صلى الله عليه وسلمرسول الله    الرقى الشرعية فقد فعلها

 وتتضمن شيئاً من القرءان أو ذكر الله.  ونحوها بتعليقها،
عن الشعبي    ]ساق سنده   ثم[عن عبد الله بن أحمد بن حنبل قال: «حدَّثني أبي  )  338/ 3(  معرفة العلل وأحكام الرجال»* وفي كتاب «

 . ـاه.على الإنسان» لا بأس بالتعويذ من القرءان يعُلَّق : قال
وللحُمّى  للذي يُصرعَ    قال عبد الله بن أحمد: «رأيت أبي يكتب التعاويذ  ):447ص(»، لابنه عبد الله  مسائل الإمام أحمد* وفي كتاب «

،  الشرعية الآداب ي،  لالحنب  . شمس الدّين بن مفلحـاه.لطيف»  شيء أو    ]وعاء [الولادة في جام    لأهله وقراباته، ويكتب للمرأة إذا عسر عليها 
 الكثير.  الشيءالنقول عن الإمام أحمد من ذلك ففيه من .  441/ 2

  »، رواهما البيهقي في السنن الكبرى، فقد قال البيهقي شيئاً وكُِلَ إليهِ قَ  تَـعَلَّ مَنْ  »، وحديث: ««مَن علَّق تميمةً فلا أتمَّ اللهُ لهُ * وأما حديث:  
من أنه إن رقى بما لا يعُرف، أو على ما كان من أهل الجاهلية من    عقب روايته لهما ولغيرهما من الأحاديث: «وهذا كله يرجع إلى ما قلنا

  كًا به وهو يرى نزول الشفاء من الله تعالى فلا بأس به وبالله بر الله مت  ، وإن رقى بكتاب الله أو بما يعرف من ذكر يجَزالعافية إلى الرقى لم    إضافة
 . 590/ 9، السنن الكبرى. البيهقي، ـاه.التوفيق»



75 
 

 : تكلم على ذكْر الله في الجنائز؟ 46س

 ذكِْر الله في الجنائز جائز بلا خلفا. 

تعالى: { اذْ قال  آَمَنُوا  الَّذِينَ  أيَُّـهَا  ذكِْراً كَثِيراًَ�   َ اللهَّ تعالى: {)1(]41} [الأحزاب:  كُرُوا  قيِاَمًا  ا، وقال  اللَّـهَ  يذَْكُرُونَ  لَّذِينَ 

 ]. 191} [ءال عمران:  وَقُـعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ 

، (كتاب الحيض، باب ذكر الله تعالى في  صحيح مسلميذكر الله على جميع أحيانه. مسلم،    صلى الله عليه وسلمالحديث: كان رسول الله 

 ). 1/282حال الجنابة وغيرها،  

  

 
الجنازة،    يسوغ تحريم ذلك. وهاك نصًّا من كلام الوهابية في تحريم ذكر الله في   ) الآية ليس فيها تقييد بمكان مخصوص أو وقت مخصوص، فلا(1

في أثناء الجنازة.    «وحّدوا الله»  إنه لا يجوز قول:  )30،  29ص( »،  وأحكامه  الموت عظاته قال علي عبد الحميد تلميذ الألباني في كتابه «
في السيارات، لأن ذلك من   لها وهم  المشيعيينحمل الجنازة على سيارة مخصصة للجنائز وتشييع    أنه لا يشرع  )30ص  (وكذلك ذكر  

 عادات الكفار.
بذكرِ اللهِ   فيه من تذكير الناس  لـِما«وحّدوا الله» خلف الجنازة فإن ذلك جائز  الجواب: لم يثبت أنه من عادة الكفار، وأما بالنسبة لقول:

 . تشييع الجنازة بل يستحب ذكر الله في أثناء ؛وإبعادِهم عن غيبة المسلم



76 
 

 : تكلم على التأويل. 47س

أو   )2(، وهو جائز في الآ�ت والأحاديث التي يوهم ظاهرها أن الله له يد جارحة)1(هو إخراج النص عن ظاهرهالتأويل  

 وجه جارحة أو أنه يجلس على العرش أو يسكن في جهة أو أنه يوصف بصفة من صفات الخلق. 

 
 هذا من حيث الإجمال، ويشمل المقبول وغير المقبول. التأويل المقبول: إخراج النص عن ظاهره لمعنى يحتمله بدليل مقبول وليس هوى.) (1
 نقول: لله يد ليس كأيدينا، بمعنى الصفة. ) (2

 شرح التأويل في القرءان والحديث:* 
لَّذِينَ فيِ قُـلُوبِهمِْ زيَْغٌ فَـيَـتَّبِعُونَ مَا  هُوَ الَّذِي أنَزَلَ عَليَْكَ الْكِتاَبَ مِنْهُ آَ�تٌ محُّْكَمَاتٌ هُنَّ أمُُّ الْكِتاَبِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهاَتٌ فأَمََّا اقال الله تعالى: {

تَأوْيِلِهِ وَمَا يَـعْلَمُ   نَةِ وَابتِْغاَءَ  الْفِتـْ ابتِْغاَءَ  وَمَا يذََّكَّرُ تَشَابهََ مِنْهُ  نْ عِندِ ربَنِّاَ  فيِ الْعلِْمِ يَـقُولوُنَ آمَنَّا بهِِ كُلٌّ مِّ وَالرَّاسِخُونَ  إِلاَّ اللَّـهُ  إِلاَّ أوُلُو    تَأوْيِلَهُ 
 ]. 7} [ءال عمران:  الأْلَْباَبِ 

أخبر� الله تعالى في هذه الآية أن القرءان فيه ءا�ت محكمات هن أم الكتاب، أي: أصل الكتاب، وأن فيه ءا�ت متشابهات ترُدّ لفهمها  
 إلى الآ�ت المحكمات. 

وجهًا واحدًا. أو ما عُرِف بوضوح المعنى المراد منه، كقوله تعالى:    إلا* والآ�ت المحكمة: هي ما لا يحتمل من التأويل بحسب وضع اللغة  
 ]. 65]، وقوله: {هَلْ تَـعْلَمُ لهَُ سمَِيًّا} [مريم: 4هُ كُفُوًا أَحَدٌ} [الإخلاص: ]، وقوله: {وَلـَمْ يكَُن لَّ 11{ليَْسَ كَمِثلِْهِ شَيْءٌ} [الشورى:  

فهم  * وأما المتشابه: فهو ما لم تتضح دلالته أو يحتمل أوجهًا عديدة واحتيج إلى النظر لحمله على الوجه المطابق، أي: لنظر أهل النظر وال
عالى:  ت  الذين لهم دراية بالنصوص ومعانيها، ولهم دراية بلغة العرب فلا تخفى عليهم المعاني، إذ ليس لكل إنسان يقرأ القرءان أن يفسره، كقوله 

 ]. 5حمَْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَـوَى} [طه: {الرَّ 
َّ * وقد ذم الله الذين يتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة، أي: ابتغاء الإيقاع في الأمر المحظور، لأن غرض المشبهة في جدالهم أن يوقع   وا السُّنيِّ

أن رجلاً يقال له:    τفي اعتقادهم الباطل، والذين في قلوبهم زيغ هم أهل الأهواء كالمعتزلة وغيرهم، وقد حصل في زمن عمر بن الخطاب  
ثم نفاه وأمر أن لا يختلط الناس به. الدارمي،   τل عن المتشابه على وجه يخُشى منه الفتنة، فضربه سيد� عمر  أصَبيِغ بن عِسْل، كان يس

 . 131ص مسند الدارمي، 
 القرءان، لأ�ا الأصل الذي ترُدُّ المتشابهات.  الكتاب، أي: أمَّ  * وسمى الله تعالى المحكمات أمَّ 

] فإن الراسخين فسروه  5حمَْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَـوَى} [طه:  : {الرَّ والثاني: ما لا يعلمه إلا الله، كوجبة القيامة. أحدهما* ثم المتشابه قسمان:  
 بالقهر، لكن لا يقطع بأن مراد الله بالاستواء على العرش القهر إنما يظن ظنًّا راجحًا. 

نَةِ وَابتِْغاَءَ تَأوْيِلِهِ * فالمذمومون الذين ذمهم الله في القرءان بقوله: { وَمَا يَـعْلَمُ تَأوْيِلَهُ   فأَمََّا الَّذِينَ فيِ قُـلُوبِهمِْ زيَْغٌ فَـيَـتَّبِعُونَ مَا تَشَابهََ مِنْهُ ابتِْغاَءَ الْفِتـْ
] هم الذين يحاولون تحديد وقت قيام الساعة وخروج الدجال، والذين يحاولون تفسير القسم الآخر من المتشابه 7} [ءال عمران:  إِلاَّ اللَّـهُ 

 على وجه فاسد كالتشبيه، فكلا الفريقين مذموم. 
لا  * فالتأويل إذا كان على الوجه السائغ شرعًا لا يذُمُّ فاعله؛ بل يمُدح، وقد ذكر علماء الأصول أن التأويل أي إخراج النص عن ظاهره،  

يستحيل عليه أن يوصف بالاستقرار أو بالجلوس    Ιيسوغ إلا لدليل عقلي قاطع أو سمعي ثابت. وقد ثبت بالأدلة النقلية والعقلية أن الله  
الأسماء  .اهـ. (البيهقي،  »أمرُّوها كما جاءت بلا كيف«على العرش، فلذلك كان السلف لا يحملون المتشابه على ظاهره، وكانوا يقولون:  

، لأن تفسير ظاهرها حينئذٍ معروف ومعلوم، وهو الاستقرار  »بلا تفسير «) فلو كانوا يحملو�ا على ظاهرها لقالوا:  418ص والصفات،  
 . Ιوالعلو الحسي، وكلاهما يجب تنزيه الله عنهما، فاكتفوا بالإيمان بها وحملها على معنى يليق بالله 



77 
 

 
، كما قال  صلى الله عليه وسلمولا في كلام نبيّه    Υ* أما المذموم فهو صرف اللفظ عن ظاهره بلا دليل نقلي أو عقلي؛ بل هو عَبَث لا يجوز في كلام الله  

 . 428، 4،427،  »المحصول«الرازي في 
باطل، كيف وقد ثبت التأويل عن السلف الصالح، ثم إن الوهابية يناقضون أنفسهم، فهذا   »التأويل تعطيل وزيغ«* وإطلاق الوهابية قولهم: 

 الذم راجع عليهم، لأ�م يؤولون الآ�ت التي توهم أن الله في جهة تحت، أما الآ�ت التي توهم أن الله في جهة فوق فيتركون تأويلها. 
] لا بد من تأويلهما وردّهما إلى  10يِّبُ} [فاطر:  ]، وقوله: {إلِيَْهِ يَصْعَدُ الْكلِمُ الطَّ 5حمَْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَـوَى} [طه:  * فقوله تعالى: {الرَّ 

الآ�ت المحكمات، ولا يجوز ترك التأويل والحمل على الظاهر، لأنه يلزم من ذلك ضرب القرءان بعضه ببعض، وذلك لأن ظاهر قوله تعالى:  
وَللَِّـهِ ] يوهم تحيز الله في جهة فوق، وقوله تعالى: {10يِّبُ} [فاطر: ] وقوله: {إلِيَْهِ يَصْعَدُ الْكلِمُ الطَّ 5حمَْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَـوَى} [طه: {الرَّ 

: {وَقاَلَ إِنيِّ  υ] ظاهره أن الله في أفق الأرض، وقوله تعالى في حق إبراهيم  115} [البقرة:  الْمَشْرقُِ وَالْمَغْرِبُ فأَيَْـنَمَا تُـوَلُّوا فَـثمََّ وَجْهُ اللَّـهِ 
كان متوجهًا إليها، وهذه الآية ظاهرها أن الله   υ] ظاهره أن الله ساكن فلسطين، لأن إبراهيم  99ذَاهِبٌ إِلىَ رَبيِّ سَيَـهْدِينِ} [الصافات:  

 تعالى في جهة تحت. 
  فإن تركنا هذه الآ�ت على ظواهرها كان ذلك تناقضًا، ولا يجوز وقوع التناقض في القرءان، فوجب ترك الأخذ بظواهر هذه الآ�ت، والرجوع 

 ]. 11إلى آية: {ليَْسَ كَمِثلِْهِ شَيْءٌ} [الشورى: 
جهة فوق تليق بالله وجهة تحت نقص على الله، فلذلك لا نؤوّل الآ�ت التي تدل ظواهرها على انه في جهة فوق بل نؤول  «* وأما من قال:  

 . »الآ�ت التي تدل ظواهرها على أنه في جهة تحت
فالجواب: أن جهة فوق مسكن الملائكة، وكذلك مدار النجوم والشمس والقمر جهة فوق، وليس هؤلاء أفضل من الأنبياء الذين منشؤهم 
في جهة تحت وحياتهم في جهة تحت إلى أن يموتوا فيدفنوا فيها، ثم إن الملك والسلطان قد يكو�ن يسكنان في بطن الوادي، وحراسهما  

فهذا القياس الذي تعتبره الوهابية قياسٌ فاسد لا يلتفت إليه إلا من هو ضعيف العقل فاسد الفهم. فمذهب أهل   يكونون على الأعالي،
 الأشاعرة والماتريدية هو الصواب السديد الموافق للعقل والنقل.  السُّنَّة

فإن قيل: أليس  « ):  108/ 2(   »أتحاف السادة المتقين«كما نقل محمد مرتضى الزبيدي في    »التذكرة الشرقية«* وقال أبو نصر القشيري في  
]  4] فيجب الأخذ بظاهره؟ قلنا: الله يقول أيضًا: {وَهُوَ مَعَكُمْ أيَْنَ مَا كُنتُمْ} [الحديد: 5حمَْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَـوَى} [طه: الله يقول: {الرَّ 

يطٌ} [فصلت:  ويقول: {ألاََ إنَِّ  ] فينبغي أيضًا أن �خذ بظاهر هذه الآ�ت حتى يكون على العرش وعند� ومعنا  54هُ بِكُلِّ شَيْءٍ محُِّ
كُمْ}  ومحيطاً بالعالم محدقاً به بالذات في حالة واحدة. والواحد يستحيل أن يكون بذاته في حالة واحدة بكل مكان. قالوا: قوله: {وَهُوَ مَعَ 

يطٌ} [فصلت:  ]، يع4[الحديد:   ] حَفِظَ 5] إحاطة العلم، قلنا: وقوله: {عَلَى الْعَرْشِ اسْتَـوَى} [طه:  54ني: بالعلم، و{بِكُلِّ شَيْءٍ محُِّ
 .اهـ.»وقهر وأبقى

أهل  * يعني: أ�م قد أولوا هذه الآ�ت ولم يحملوها على ظواهرها، فكيف يعيبون على غيرهم تأويل آية الاستواء بالقهر؟ فما هذا التحكم؟! ف
والجماعة يثبتون لله تعالى الصفات مع التنزيه عن مشابهة الخلق، أثبتوا لله ما أثبت لنفسه مع تنزيهه تعالى عن أن تكون صفاته من   السُّنَّة

لوازم الجسمية، كالجلوس والانتقال والتحيز في جهة من الجهات والتغير والتطور وسائر أمارات الحدوث، فيؤوّلون ءا�ت الصفات وأحاديث  
 ن المتشابه بترك حملها على الظواهر.الصفات م

 فهنا مسلكان، كل منهما صحيح: 
  ، هؤلاء صلى الله عليه وسلمالتابعين وقرن التابعين وقرن الصحابة وهو قرن الرسول    : مسلك السلف وهم أهل القرون الثلاثة الأولى، قرن أتباع الأول

 يُسمون السلف، ومن جاؤوا بعد ذلك يُسمون الخلف. 
  الله وعظمته   ا جاءت واعتقاد أن لها معنى يليق بجلالمبالإيمان بها وإمرارها ك  إجماليًّا،   فالغالب على السلف أن يؤولوا الآ�ت المتشابهة تأو�ً 

  : أي  »،ف كيلابأن يقولوا: «بالنزول،    وحديث  ]5{الرَّحمَْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَـوَى} [طه:     تعين، كآيةلا بينليست من صفات المخلوق
والمساحة والحركة والسكون والانفعال    أن يكون كالجلوس والاستقرار والجوارح والطول والعرض والعمق   أن يكون بهيئة، ومن غيريرمن غ



78 
 

 
تعالى: {الرَّحمَْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَـوَى}    مسلك السلف، ردوها من حيث الاعتقاد إلى الآ�ت المحكمة  مما هو صفة حادثة. هذا كقوله 

 معنى معين لها مع نفي تشبيه الله بخلقه.  تعيين وتركوا ]5[طه: 
  واستقرار    أن يكون له حاجة إليهيربأن الله على العرش استوى، من غ  «نقُرّ   * وهو كقول أبي حنيفة النعمان بن ثابت الكوفي في الوصية:

للجلوس    محتاجًا   كان محتاجًا لما قدر على إيجاد العالم وتدبيره كالمخلوق، ولو كان  فلو  عليه، وهو الحافظ للعرش وغير العرش من غير احتياج،
، ص  شرح الفقه الأكبر  منح الروض الأزهر في. القاري،  ـاه.تعالى الله عن ذلك علوًّا كبيراً»   والقرار فقبل خلق العرش أين كان الله تعالى؟

126 ،127 . 
علينا رجل   جيد من طريق عبد الله بن وهب قال: «كنا عند مالك، فدخل فيما رواه البيهقي بإسناد τ* وهو كقول الإمام مالك بن أنس 

ثم رفع   ]العَرَق من أثرَ الحمَُّىالرُّحضاء [ فأخذته مالك، فأطرق استوى؟ كيف  ]5{الرَّحمَْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَـوَى} [طه:  فقال: � أبا عبد الله
عنه مرفوع، وما أراك إلا صاحب بدعة،  وكيف    كيف؟  يقال  ولا  نفسه،  وصف  كما]  5رأسه فقال: {الرَّحمَْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَـوَى} [طه:  

 . 379، ص الأسماء والصفات . البيهقي،ـاه.أخرجوه»
  . الحصني، ـاه.»صلى الله عليه وسلمالله، وبما جاء عن رسول الله على مراد رسول الله    : «ءامنت بما جاء عن الله على مرادτ* وهو كقول الإمام الشافعي  

الجسمية التي لا تجوز في   لا على ما قد تذهب إليه الأوهام والظنون من المعاني الحسية  τ . يعني الشافعي 86، ص دفع شبه من شبه وتمرد
 حق الله تعالى. 

  »، المؤيد  البرهان . ذكره الشيخ أحمد الرفاعي في «ـاه.ا يخطر للبشر»ملا ك   أيضًا: «استوى كما أخبر،   τ* وهو كقول الإمام أحمد بن حنبل  
 .  18ص 

تلميذ    واحد من أئمة السلف وأكابرهم كابن عباس من الصحابة ومجاهد   وإن كان عادة الخلف فقد ثبت أيضًا عن غير  التفصيلي * والتأويل  
 وكذلك البخاري وغيره.  ، والإمام أحمد ممن جاء بعدهم،ينابن عباس من التابع

  » والصفات اءالأسمحسن. وأما مجاهد فقد روى الحافظ البيهقي عنه في « * وأسند البيهقي الأثر المذكور عن ابن عباس بسندين كل منهما
إلا    كنت في شرق أو غرب فلا توجّهن   فأينما  ، قال: «قبِلة الله،]115البقرة:  وَجْهُ اللهِ} [  {فأَيَْـنَمَا تُـوَلُّوا فَـثمََّ   :Υفي قوله    ) 293ص(

 .ـاه.إليها»
  أنه جاء   ]22الفجر:  {وَجَاء ربَُّكَ} [تأوَّل قول الله تعالى:    حنبل  * وأما الإمام أحمد فقد روى البيهقي في «مناقب أحمد» أن أحمد بن 

 ). 14/386( «البداية والنهاية»ذلك ابن كثير في تاريخه  نقل .ـاه.. ثم قال البيهقي: «وهذا إسناد صحيح لا غبار عليه» ثوابه
  مكان،   من مكان إلى  القرءان والنزول الذي وردت به السُّنَّة انتقالاً   به  * وهذا دليل على أن الإمام أحمد ما كان يعتقد في المجيء الذي ورد

لترك   والانتقال قدرته. فلو كان الإمام أحمد يعتقد في الله الحركة والسكون ءا�ت  كمجيء ذوات الأجسام ونزولها، وإنما هو عبارة عن ظهور
تيمية وأتباعه فيثبتون   ابن  علو إلى سفل كمجيء الملائكة، وما فاه بهذا التأويل. أما  من   الآية على ظاهرها، وحملها على المجيء بمعنى التنقل

ز لله في المكان والجسمية، ويقولون لفظاً ما يموهون به على الناس ليُظنَّ بهم أ�م منزهون لله عن مشابهة المخلوق، فتارة يقولون:  ياعتقادًا التح
ى ما يليق بالله، وانظر كلام ابن تيمية في ادّعاء أن السلف لا أثبتوا لله الجهة ولا نفوا عنه لبلا كيف كما قالت الأئمة، وتارة يقولون: ع

 . 322/ 2،  منهاج السُّنَّة النبويةى ذلك. ابن تيمية، الكتاب المسمّ 
البخاري   صحيح  وفي  القصص،  (*  سورة  تفسير  باب  التفسير،  إِلاَّ   4/1787كتاب  هَالِكٌ  شَيْءٍ  {كُلُّ  تعالى:  قوله  وَجْهَهُ}  عند   

وَيُـؤْثرُِونَ عَلَى  : {Υبه وجه الله. وفي كتاب المناقب، باب قول الله    أرُيد . ويقال: إلا ما  ـاه  .، قال البخاري: «إلا مُلكه»]88 القصص:[
قال ابن حجر    »،فِعالِكما  «عَجِبَ مِن» أو  «ضحكَ اللهُ الليلةَ قال:   صلى الله عليه وسلمأن رسول الله    وفيه]، 9} [الحشر:  أنَفُسِهِمْ وَلوَْ كَانَ بِهمِْ خَصَاصَةٌ 

 . 226/   11،  الباري  فتح  . ابن حجر العسقلاني،ـاه.مجازية، والمراد بهما الرضا بصنيعهما»  الله  العسقلاني: «ونسبة الضحك والتعجب إلى
  الأسماء  . البيهقي،ـاه. الرضا أقرب»نىوقال: «وتأويله على مع الخطابي،  * وأوّل البخاري الضحك الوارد في الحديث بالرحمة، نقل ذلك عنه

 . 433، ص والصفات



79 
 

 
أي في  «] بقوله:  56{ءاَخِذٌ بنِاَصِيتَِهَا} [هود:  «الآية:    1724/ 4  كتاب التفسير، باب تفسير سورة هود، (البخاري في صحيحه    وأوّل

الدواب     الظاهر لا يليق بالله، وهو إمساك نواصي نىوالسلطان، لأن المع  أوّل الأخذ بناصية الدواب بالتصرف بالملك .اهـ.  »ملكه وسلطانه
. سُّ ولا يمَُ سُّ ولا يجَُ سُّ ولا يمََ بالجس واللمس، فالله لا يجَُ   سُّ

  مما تقتضيه لغة العرب، ولا يحملو�ا على ظواهرها أيضًا كالسلف،   تفصيليًّا بتعيين معانٍ لها  : مسلك الخلف: وهم يؤوّلو�ا تأويلاً الثاني*  
  قال:   ومن( بقولهم: «بلا كيف»، وأولئك قالوا: «استوى أي قهر»    فالسلف والخلف متفقان على عدم الحمل على الظاهر، هؤلاء بينّوا

إنما    لم يعينّوا  ى الظاهر لكن هؤلاء عينّوا معنى وهم الخلف، وأولئكلع  . وكلا الفريقين لا يحمل الاستواء)«استولى» فالمعنى واحد، أي قهر
 قالوا: «بلا كيف» وهم السلف. 

{مَا مَنَـعَك    العقيدة، حفظاً من التشبيه، مثل قوله تعالى في توبيخ إبليس:  * ولا بأس بسلوك مسلك الخلف، ولا سيما عند الخوف من تزلزل
  الخلف،   باليدين العناية والحفظ، هذا تأويل تفصيلي ذهب إليه بعض  المراد  . فيجوز أن يقال:]75ص:  } [أنَ تَسْجُدَ لـِمَا خَلَقْتُ بيَِدِيَّ 

]  75ص:  } [{بيَِدِيَّ ف إبليس، ولا يجوز أن نحمل كلمة  لامُكرَّمًا بخ  مُشرَّفاً  على أن ءادم خُلق  ] 75ص:  } [{بيَِدِيَّ فدل قوله تعالى:  
 كان مثلنا لما استطاع أن يخلقنا.   ولو ى معنى الجارحة، فلو كانت له جارحة لكان مثلنا، لع

 يحملها على محملها أجر عظيم.  والحكمة من الآ�ت المتشابهة أن يبتلي اللهُ عباده حتى يكون للذي
:  »«ينزلُ ربُّناحديث:  عن أبي بكر بن العربي أنه قال في  ) 384/ 1(  * ورد التأويل عن ابن العربي، فقد نقل الزرقاني في شرحه على الموطأ

 . ـاه.عبارة عن مَلَكِهِ الذي ينزل بأمره و�يه» بل ذلك ؛«النزول راجع إلى أفعاله لا إلى ذاته
  ى في شرحه المسمّ   ى الزبيديضوذلك فيا نقله عنه المحدث الفقيه الحنفي مرت  الشناعة التي تلزم نفاة التأويل،رحمه الله  أبو نصر القشري    وقد بينّ 

يمتنعون عن التأويل معتقدون حقيقة التشبيه،   الأمر أن هؤلاء الذينوسِرُّ «): 111،  2/110(  عن كتاب التذكرة «إتحاف السادة المتقن»
هذا كلام لا بد   حقق:الـمُ كما نعقل فيما بيننا. فليقل   ويقولون: له يد لا كالأيدي، وقدمٌ لا كالأقدام، واستواء بالذات لا غير أ�م يدلّسون

{يَـوْمَ يكُْشَفُ    أجريت على الظاهر فظاهر السياق في قوله تعالى:  قولكم: «نجري الأمر على الظاهر ولا يعقل معناه» تناقض إن   من استبيان،
  بهذا الظاهر والتزمت بالإقرار بهذه   والعصب والمخ، فإن أخذت  هو العضو المشتمل على الجلد واللحم والعظم  ]42القلم:  عَن سَاقٍ} [

  عن أمر بالغ في الصعوبة، أما المشبهة :  شديدة وهول شديد، أي  يكشف يوم القيامة عن شدة  :أي  ،ومعنى الآية[الأعضاء فهو الكفر  
الظاهر   فأين الأخذ بالظاهر؟! ألست قد تركت]  إن كنت لا تقول ذلك:  أي[، وإن لم يمكنك الأخذ بها  ]فيقولون: إن الله يكشف عن ساقه

التجوُّز والتوسُّع   ثم قال: «وفي لغة العرب ما شئت من .ـاه.يكون أخذًا بالظاهر؟!» وعلمت تقدسَ الرب تعالى عما يوهم الظاهر؟! فكيف
ترك التأويل التفصيلي    من   :أي[التأويل فذلك لقلة فهمه بالعربية   المقاصد. فمن تجافى عن   في الخطاب، وكانوا يعرفون موارد الكلام ويفهمون 

وَمَا يَـعْلَمُ  {الحقائق. وقد قيل:    ومن أحاط بطرق من العربية هان عليه مَدرك  ،]عقيدة المسلمين  والإجمالي وتمسَّك بالظاهر هلك وخرج عن
على قراءة ترك الوقف  [: آمنا به ويقولون  فكأنه قال: الراسخون في العلم أيضًا يعلمونه]  7ءال عمران:  } [تَأوْيِلَهُ إِلاَّ اللَّـهُ وَالرَّاسِخُونَ فيِ الْعلِْمِ 

نْ عِندِ ربَنِّاَ {هذا يقولون:  ومع على لفظ الجلالة: يعلمون،  المحكمات من عند الله والمتشابهات من   :أي]،  7ءال عمران:  } [آمَنَّا بهِِ كُلٌّ مِّ
إنما يتُصوَّر بعد العلم، أما ما لا يعُلم    بالشيء  الإيمان  ، فإن]أيضًا معنى المتشابه الذي ليس علمه خاصًّا بالله  يعلمون  عند الله، فالراسخون

،  فالإيمان به غير : «أ� من الراسخين في الأثر عن ابن عباس    هذا  . نقلـاه.ولهذا قال ابن عباس: أ� من الراسخين في العلم»  متأتٍّ
 . 152/ 2 الدر المنثور، . السيوطي، ـاه.يعلم تأويله» ممن العلم، أ�

وتأويلَ   اللَّهمَّ علِّمْهُ الحكمةَ : «لابن عباس  صلى الله عليه وسلم وهو محجوج بقوله   أن قول من يقول: «إن التأويل غير جائز» خبط وجهل،ينفتب* 
على    -  صلى الله عليه وسلم الرسول    . فلو كان التأويل غير جائز فهذا يعني أن )58/ 1ابن عباس،    المقدمة، فضل (،  سنن ابن ماجه». ابن ماجه،  الكتابِ 

 .صلى الله عليه وسلمأن الله استجاب دعاء الرسول  دعا بدعاء غير جائز، ولا شك - زعم الوهابية



80 
 

 ........................................................................................................  

  

 
  بل وتقسيم   ؛ في القرءان  «فهذا بتقدير أن يكون في اللغة مجاز، فلا مجاز):  95ص  (ى «الإيمان»  * أنكر ابن تيمية المجاز فقال في كتابه المسمّ 

هذا    بل يقال: نفس؛  لم ينطق به السلف، والخلف فيه على قولين، وليس النزاع فيه لفظيًّا  اللغة إلى حقيقة ومجاز تقسيم مبتدع محدث
 . ـاه.التقسيم باطل، لا يتميز هذا عن هذا»

  تي العرب ال   بعض الآ�ت إلى بعض أشعاريرحيث استند في تفس  الجواب: إن المجاز ثابت عن الصحابة، فقد جاء عن ابن عباس
«عن شدة من   بالشدة فقال: ]42القلم:  {يَـوْمَ يكُْشَفُ عَن سَاقٍ} [قوله تعالى:  ه الساق في ير بعيدة من المعنى الأصلي، كتفس  ألفاظها

 [الرجز]   اشتدت، وفيه: الأمر، والعرب تقول: قامت الحرب على ساق إذا 
ـــــــــــــنَّ  ســــــــــ ــد  ــاقْ   قـــــــ ــنـــــــ الأعـــــــ ـــــــــــــربَ  ضــــــــــ كَ  ــُ ــابـــــــ ـــــــــــــحـــــــ  أصــــــــــ

 

ــاقْ   ـــــ ــــــــــ ســــــــــ ــــى  ــلــــــــــ ــ عــــــــــ ــــا  ــنــــــــــ ــ بــــــــــ ــــربُ  الحــــــــــ ــــتِ  ــامــــــــــ ــ  » وقــــــــــ
 

 اهـ.
  شيء   : «إذا خفي عليكمعن ابن عباس    منها حسن، وزاد نقلاً   بسندين كل  وقد أسند البيهقي الأثر المذكور عن ابن عباس  *  
المجاز. وكذا أثبت المجاز عن    . وهذا هو عين325، ص  اء والصفاتالأسم   . البيهقي،ـاه.القرءان فابتغوه من الشعر فإنه ديوان العرب»  من

 .معمر بن المثنى، فقد صنَّف كتاب «المجاز» السلف المحدثُ اللغوي أبو عبيدة
  نى بمع   حقيقتهير ة بالمعنى، والمجاز هو اللفظ المستعمل في غبر بل الع؛  وا بهذا اللفظ* وليس من شرط المجاز أن يكون كل أئمة السلف عبرّ 

؛  لا تأبى ذلك الآية، لكن أساليب لغة العرب المعنى الذي فسر ابن عباس  ي بعيد جدًّا منلذلك، فكلمة الساق معناها الأصيقتضي 
 إلى غيره.  بل توافق، فكثيراً ما ينقلون اللفظ من معناه الأصلي 

  ظاهرها،   وما إنكاره المجاز إلا محاولة منه لإجراء النصوص المتشابهة على  وما دفع ابن تيمية إلى إنكار المجاز إلا شدة تعلقه بعقيدة التشبيه،
 نسأل الله السلامة.

،  ]23  الزمر:{كِتاَبًا مُّتَشَابِهاً} [وقوله:    ]1هود:  {كِتاَبٌ أُحْكِمَتْ ءاََ�تهُُ} [  * لا يخالف تقسيم الآ�ت إلى محكم ومتشابه قوله تعالى:
 وبتشابهه كونه يشبه بعضه بعضًا في الحق والصدق والإعجاز.  إليه، المراد بإحكامه إتقانه وعدم تطرق النقص والاختلاف لأن



81 
 

 ]. 7} [ءال عمران: وَمَا يَـعْلَمُ تَأْويِلَهُ إِلاَّ اللَّـهُ وَالرَّاسِخُونَ فيِ الْعلِْمِ قال تعالى: {

النبي   دعاء  الكتابِ   هُمَّ اللَّ «:  لابن عباس    صلى الله عليه وسلم الحديث:  الحكمةَ وتأويلَ  ماجه،  »علِّمْهُ  ابن  ماجه .  ابن  ،  سنن 

 ). 1/58، (المقدمة، فضل ابن عباس

  



82 
 

 : ما الدليل على أن الإيمان شرط لقبول الأعمال الصالحة؟�س

} [النساء: ةَ وَلاَ يظُْلَمُونَ نقَِيراًفأَوُلـَئِكَ يدَْخُلُونَ الجْنََّ   )1(وَمَن يَـعْمَلْ مِنَ الصَّالحِاَتِ مِن ذكََرٍ أوَْ أنُثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ قال تعالى: {

� .[ 

(كتاب الإيمان، باب من قال إن الإيمان    صحيح البخاري. البخاري، »إيمانٌ بِالِله ورسولِهِ  )2(أفضلُ الأعمالِ «الحديث:  

 ). 16/ 1هو العمل، ( 

  

 
 شرطه أن يكون على الإيمان، وهكذا في مواضع كثيرة في كتاب الله تعالى فالشرط الأساس لقبول العمل الصالح عند الله الإيمان. ) (1
يؤمن بالله    وأفضلها عند الله تعالى، وهو شرط لقبول الأعمال الصالحة، فمن لم  ى الواجباتل، فالإيمان بالله ورسوله أعبي) المراد به العمل القل(2

الآخرة    في الدنيا على صور أعماله الحسنة بالمال والصحة والولد، ولكنه في  ورسوله فلا ثواب له أبدًا في الآخرة، وأما الكافر فيُجازى
 . مفلس من الحسنات



83 
 

 ]؟� وَجْهَهُ} [القصص: : ما معنى قوله تعالى: {كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلاَّ �س

�/قال الإمام البخاري في الصحيح (كتاب التفسير، باب تفسير سورة القصص،   ) في قوله تعالى:  �

.اهـ. أي: الأعمال  »إلا ما أريد به وجه الله«.اهـ. وقال الإمام سفيان الثوري:  »إلا ملكه«]:  � وَجْهَهُ} [القصص:  {إِلاَّ 

 .)1(الصالحة

 
 . 447/ 6،  الدر المنثورالسيوطي، ) (1

  ويستشهدون لذلك بقول بعض الأئمة: «لله وجه لا كوجوهنا، ويد  إن قال المشبّه: إن استواء الله على العرش جلوس لكن لا كجلوسنا. * 
  على   لا يكون إلا من صفات الأجسام، فالعرب لا تطلق الجلوس إلا  لا كأيدينا، وعين لا كأعيننا». الجواب عنه: الجلوس في لغة العرب
وهم  ى ونصف أسفل، وليس للجلوس في لغة العرب معنى إلا هذا،لأع اتصال جسم بجسم، على أن يكون أحد الجسمين له نصفان نصف

والملائكة    كذلك لكان له أمثال لا تحصى، فالجلوس يشترك فيه الإنسان والجن  في هذا أثبتوا الجسمية لله، ولا يجوز ذلك على الله، لأنه لو كان 
الوجه في لغة العرب    جلوسهم. ويقال لهم: أما الوجه واليد والعين فليست كذلك، فإن   والبقر والكلب والقرد والحشرات، وإن اختلفت صفات 

 الأرواح.  الجسم هو هذا الجزء الذي هو مركب في ابن ءادم وفي سائر ذوات يطلق على الجسم وغير الجسم. والوجه بمعنى
 * وأما معنى الوجه الذي هو غير هذا الجزء في لغة العرب، فمنه: 

)، أول سورة القصص، قوله تعالى:  1787/ 4الملك. كما فسر البخاري في صحيحه (كتاب التفسير، باب تفسير سورة القصص،   -1
.اهـ. بينما المشبهة عكفوا على تفسيرها بظواهرها وحرّموا التأويل الذي »إلا ملكه«]: قال:  88 وَجْهَهُ} [القصص:  {كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلاَّ 

على الحجم وقع بعضهم في    السُّنَّة سلكه بعض السلف وكثير من الخلف، فوقعوا في الخزي، فبتفسيرهم الوجه المضاف إلى الله في الكتاب و 
]  88 وَجْهَهُ} [القصص: كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلاَّ أبشع الكفر، وذلك مثل ما وقع لبيان بن سمعان التميمي من حمل الوجه المذكور في ءاية: {

وذلك لأنه لما استثنى    كله يوم القيامة،  موجود، فإذًا الله يفنى إلا وجهه، والعالم يفنى  أي  شيءأي موجود، والعالم    شيءعلى الجسم، فقال: الله  
ذلك، وكان بيان هذا له طائفة    تعالى الله عن  ى البدن. لوجهه الذي هو الجزء المركب على أع  الوجه في الآية فهم أن الله يفنى ويبقى منه 

 الوهاب. كما يقال للوهابية «الوهابية» نسبة إلى محمد بن عبد،  تنسب إليه يقال لهم «البيانية» 
أقربَ    إلى وجهِ اللهِ   ] المرأةُ [  لا تكونُ   ا وإ�َّ الصالحة، كما في حديث: «  ما يقُرّب إلى الله من الأعمال: كالصلاة والصيام وسائر الأعمال  -2

على المرأة من لزوم    كتاب الحظر والإباحة، ذكر الإخبار عما يجب(في صحيحه،    ان ». والحديث ثابت أخرجه ابن حبّ منها في قَـعْرِ بيتِها
 ). 347/ 6 قعر بيتها،

للسلف ونقضًا    ى الظاهر؟! فإن أوَّلوا بما أوَّل به السلف كان ذلك موافقةلع  ماذا تقول الوهابية فيه؟! فهل هنا يؤوّلون الوجه أم يتركونه
هذا بأن الله قريب إلى المرأة بالمسافة،    فقد نقضوا اعتقادهم بأن الله فوق العرش، لأنه يلزم على  بمنع التأويل، وإن أوَّلوه بالذات   لمذهبهم

 إلزام لا مهرب منه.  يصنعون، وهذا افماذ
الذات في المخلوق، أما    اللطيف كحجم الإنسان وحجم النور والريح، هذا معنى   الجرِْم الكثيف أوينالذات: والذات بالنسبة إلى المخلوق -3

 حقيقته، لا بمعنى الحجم الكثيف أو اللطيف. الذات إذا أضيف إلى الله فمعناه
في    مركبة  ومنها ما هو غير الأجرام، فاليد تأتي بمعنى الجارحة التي هي   ما هو أجرام وأجسام،  :* وأما اليد فلها في لغة العرب معانٍ: منها

ناَهَا بِأيَْدٍ   {تعالى:    الإنسان وفي البهائم، وتأتي بمعنى غير الجِرْم كالقوة كما في قوله  كما    العهد   نى بمع  . وتأتي]47الذار�ت:  } [وَالسَّمَاءَ بَـنَـيـْ
 . ]10فتح: {يدَُ اللهِ فَـوْقَ أيَْدِيهِمْ} [الفي قوله تعالى: 



84 
 

 ........................................................................................................  

  

 
  بان   على الذهب والجاسوس والماء النابع، والحفظ. وبهذا  وتطلق  * وأما العين فتطلق في لغة العرب على الجرِْم كعين الإنسان والحيوا�ت، 

وصفات    الجسم   الثلاثة واردة في القرءان مضافة إلى الله كان لها معانٍ غير   الألفاظ   ا كانت هذه م، فل ين الوجه واليد والعين الجلوس وبين ب  الفرق
معاني هذه الألفاظ    العبارة: «لله وجه لا كوجوهنا، ويد لا كأيدينا، وعين لا كأعيننا»  الجسم، أراد أبو حنيفة وغيره من الذين أطلقوا هذه

:   قوله تعالىيرفي تفس  لْك والذات والحفظ، كما قال المفسرونالـمُ مما يليق بالله، كالقوة و   الثلاثة التي هي غير الجسم ولا هي صفة جسم
 ]: على حفظي. 39{وَلتُِصْنَعَ عَلَى عَيْنيِ} [طه: 



85 
 

 ]؟ 16مَاءِ أَن يخَْسِفَ بَكُمْ الأْرَْضَ} [الملك: ن فيِ السَّ : ما معنى قوله تعالى: {ءَأمَِنتُم مَّ 50س

 .)1(المراد بمن في السماء الملائكة، وليس المراد أن الله ساكن في السماء، كما قال المفسرون المحققون

 
أهل السماء    اقتلع المدن الأربعة التي كانت لقوم لوط ورفعها إلى السماء حتى سمع   بريشة واحدة   υ: المراد بهم الملائكة، جبريل  ير) على تفس(1

 أسافلها، ثم ردَّها إلى الأرض. جعل أعاليها :أي ،نباح الكلاب، و�يق الحمير، ثم قلبََها
تُمْ مَن له الألوهية والسلطان في الس   وتفسير   : معناه  ]،84  رف: هٌ} [الزخـهٌ وَفيِ الأْرَْضِ إلِ َـٰمَاءِ إلِ َـٰذِي فيِ السَّ {وَهُوَ الَّ   :اء. كقولهمءاخر: أأَمَِنـْ

هم    السماء، وله السلطان في الأرض. أو المعبود من قبَِل أهل السماء الذين   اء وإلهُ مَن في الأرض أو له السلطان في ممَن في الس  إلهُ 
 مُلْكُ  {وَللهَِِّ   وكقوله:  ]،109ءال عمران:  ـوَاتِ وَمَا فيِ الأْرَْضِ} [م ـَٰ مَا فيِ السَّ {وَللهَِِّ  من أهل الأرض. وكقوله تعالى:  ينالملائكة، والمؤمن

 . 69/  30تفسير الفخر الرازي،  الرازي، . الفخر]189ءال عمران: ـوَاتِ وَالأْرَْضِ} [م ـَٰالسَّ 
 : * تنزيه الله عن المكان وتصحيح وجوده بلا مكان عقلاً 

  لأنه   يحُلُّ به أو إلى جهة،  شيءفلا يحتاج إلى مكان يتحيز فيه أو    وأبدًا،  مستغنٍ عن كل ما سواه أزلاً   : عن العالمين، أينيتعالى غ  الله
والجسم    من صفات الجسم الكثيف واللطيف، فالجسم الكثيف  والتحيز  لطيفًا،   ا كثيفًا ولا حجمً   حجمًامن الأشياء، ليس    كشيء  ليس

]  33} [الأنبياء:  وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ اللَّيْلَ وَالنَّـهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلٌّ فيِ فَـلَكٍ يَسْبَحُونَ اللطيف متحيز في جهة ومكان، قال الله تعالى: {
 دار. الـمَ وهو  فأثبت الله تعالى لكل من الأربعة التحيز في فَـلَكه،

  أمثال   لأنه لو كان له مكان لكان له  ]11الشورى:  {ليَْسَ كَمِثلِْهِ شَيْءٌ} [  ويكفي في تنزيه الله عن المكان والحيز والجهة قوله تعالى:
القرءان.   من  لمن حدَّه بهذا الطول وبهذا العرض وبهذا العمق؛ هذا الدليل محتاجًا  طول وعرض وعمق، ومن كان كذلك كان محدَثاً  وأبعاد

وَهُوَ الَّذِي يَـبْدَأُ الخْلَْقَ ثمَُّ يعُيِدُهُ وَهُوَ {الخلق، باب ما جاء في قول الله تعالى:  بدء كتاب(ا رواه البخاري في الصحيح مأما من الحديث ف
أن الله لم  :  ». ومعناهغيرهُُ   ءٌ ي كان اللهُ ولم يكن شقال: «  صلى الله عليه وسلمالصحيح أن رسول الله    بالإسناد )  789/  3،  ]٢٧الروم:  } [أهَْوَنُ عَليَْهِ 

ولا زمان ولا   ملائكة  هواء ولا أرض ولا سماء ولا كرسي ولا عرش ولا إنس ولا جن ولا  ولا   يزل موجودًا في الأزل ليس معه غيره، لا ماء
يستفاد من الحديث   ما  بلا مكان، وهو الذي خلق المكان فليس بحاجة إليه، وهذا المكان  مكان ولا جهات، فهو الله تعالى موجود قبل

أن المحدود محتاج إلى    وذلك  العقل الصحيح السليم الذي هو شاهد للشرع،   يقتضيه على ما    بل ؛  المذكور. وليس محور الاعتقاد على الوهم
فكذلك يصح وجوده    والجهات،  وجود الله تعالى بلا مكان وجهة قبل خلق الأماكن  صح  . فكماإلـهًامن حدَّه بذلك الحد فلا يكون  

إلى التجسيم في هذا    وهم الدعاة  يكون نفياً لوجوده تعالى كما زعمت المشبهة والوهابية،  بعد خلق الأماكن بلا مكان وجهة، وهذا لا
أن الله بذاته مُنبثّ أو   مكان أو في جميع الأماكن» التكفير إذا كان يفهم من هذه العبارة العصر. وحكم من يقول: «إن الله تعالى في كل

وهذا قصد كثير ممن    فلا يكفر،  شيء، وعالم بكل  شيءالعبارة أنه تعالى مسيطر على كل    حالّ في الأماكن، أما إذا كان يفهم من هذه
استعملهما جهلة    بل عن المعتزلة، ثم   ؛كل حال، لأ�ما ليستا صادرتين عن السلف  يلهج بهاتين الكلمتين، ويجب النهي عنهما على

 العوام.
الشريفة   ا أننا نستقبل الكعبةماء، كموليس لأن الله موجود بذاته في الس اء لأ�ا مهبط الرحمات والبركات، م * ونرفع الأيدي في الدعاء للس

يعتقد أن الله   وخصوصية بسُكنى الله فيها. ويكفر من يعتقد التحيز لله تعالى، أو  ة لأن الله تعالى أمر� بذلك، وليس لأن لها ميزةلافي الص
الدعاء إلى   ويرُدّ على المعتقدين أن الله متحيز في جهة العلو لأن الأيدي تُرفع عند كالهواء أو كالنور يملأ مكاً� أو غرفة أو مسجدًا.  شيء
صحيح    مسلم،(  اء،مالمطر، وجعل بطن كفيه إلى الأرض وظاهرهما إلى الس  أنه استسقى أي طلب   صلى الله عليه وسلماء، بما ثبت عن الرسول  مالس

صحيح    مسلم،(اء،  مالس   �ى المصلي أن يرفع رأسه إلى  صلى الله عليه وسلموبأنه    )612/ 2  ، كتاب صلاة الاستسقاء، باب الدعاء في الاستسقاء، مسلم
المشبهة    زاً في جهة العلو كما تظني ولو كان الله متح  ) 321/  1ة،  لافي الص  ، كتاب الصلاة، باب النهي عن رفع البصر إلى السماءمسلم



86 
 

 .................................................................................................................  

  

 
، فلو  قليلاً  الله» في التحيات ويحنيها سبِّحة عند قول: «إلاالـمُ كان يرفع إصبعه   صلى الله عليه وسلماء، وبأنه مما �ا� عن رفع أبصار� في الصلاة إلى الس 
 المشبهة والوهابية؟   . فماذا تفعلينعند المحدّث  اء، وكل هذا ثابت في الحديثمإلى الس  بل يرفعها  ؛كان الأمر كما تقول المشبهة ما كان يحنيها

به   معدَّة لذكِْر الله وعبادته، ويقال في العرش إنه جِرْم أعدَّه الله ليطوف بل لأ�ا أماكن ؛* ونسمّي المساجد «بيوت الله» لا لأن الله يسكنها
 الملائكة كما يطوف المؤمنون في الأرض بالكعبة. 

للصحابة في    ى موافقتنال، فمن أدل دليل عψكان عليه الصحابة    لـِما   � معاشر أهل السُّنَّة والجماعة بهذا التنزيه الموافقرَ * الحمد لله أن بصَّ 
ءٍ، ولا  ي كلِّ ش  تفَكَّروا فيبإسناد صحيح موقوف عليه: «  عن ابن عباس    توهمه ظواهر بعض النصوص ما جاء  لـِماعدم اعتقاد�  

على حسب الظواهر لم يكن للنهي عن    فإنه لو كان فهمه لتلك النصوص   . 271ص    ،اء والصفاتالأسم». البيهقي،    تفَكَّروا في ذاتِ اللهِ 
،  نىجاءت بلا كيف» معأمرُّوها كما  السلف: «  كان الصواب ما تفهمه الوهابية من تلك النصوص لم يكن لقول  التفكر في الذات معنى، ولو

 وإطراقه معنى.  حين سُئل عن كيفيَّة الاستواء حتى أخذته الرُّحضاء τمالك  ولم يكن لانزعاج



87 
 

ناَهَا بِأيَْدٍ وَإِ�َّ لمَُوسِعُونَ : ما معنى قوله تعالى: {51س  ]؟ 47} [الذار�ت: وَالسَّمَاءَ بَـنَـيـْ

ه ، وليس المقصود باليد هنا اليد الجارحة التي لنا، فإن الله منزَّ )1(]، أي: بقدرة47} [الذار�ت:  بِأيَْدٍ قال ابن عباس: {

 عن ذلك. 

  

 
كما فعل سيد قطب،    »قوة«]، أي: ذو القدرة، فلا يجوز تسمية الله  58} [الذار�ت:  إِنَّ اللَّـهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ قوله تعالى: {)  (1

حين  ويعنون أن الله هو هذه القوة، ولعل هذا مما اكتسبه منهم، »إن العالم قوة مدبرِّة«وكأنه اقتدى بكلام بعض الملاحدة الذين يقولون: 
 «لماذا أعدموني»، وكذلك تسمية سيد قطب لله بالعقل المدبر،  كان مع الشيوعية إحدى عشرة سنة، كما ذكر اعترافه في كتاب

لبيان  تدخل تحت قول الإمام أبي جعفر الطحاوي في كتابه الذي ألَّفه لأن العقل صفة من صفات البشر والجن والملائكة، وهذه التسمية
 . 13. الطحاوي، العقيدة الطحاوية، ص ـاه.فقد كفر» ما عليه أهل السُّنَّة: «ومن وصف الله بمعنى من معاني البشر 

  والسبب الأول والواسطة، والمصدر والمنبع وذلك نوع من الإلحاد،   * وكذلك ما وُجد في كتاب لمؤلف معاصر من تسمية الله بالعلة الكبرى 
  الإتحاف ى الزبيدي في  ضا نقله عنه الحافظ محمد مرتمسبباً كفر. ك  م علي السُّغْدِي أن من سمَّى الله علة أولاكما صرحّ الإمام ركن الإس

)2/163 .( 
ومن الإلحاد تسميته بالجسم  «]:  180ذِينَ يُـلْحِدُونَ فيِ أَسمْاَئهِِ} [الأعراف:  ) عند قوله تعالى: {وَذَرُوا الَّ 620/ 1* وقال النسفي في تفسيره (

 .اهـ.»والجوهر والعقل والعلة
  إن شاء فعل وإن لم يشأ لم يفعل، ولا   هو فعل بالاختيار،  Ι«وفعل الله  ):  68(ص   عبد الكريم الرفاعي في كتابه «المعرفة»* وقال الشيخ  

 . ـاه.إلا معها» أو طبيعة، لأن معلول العلة ومطبوع الطبيعة لا يكون شئتلوجود  يصح أن يكون الله تعالى علة
  ، فمذهب ]180الأعراف: } [فاَدْعُوهُ بِهاَ وَذَرُوا الَّذِينَ يُـلْحِدُونَ فيِ أَسمْاَئهِِ   وَللهَِِّ الأَْسمْاَءُ الحُْسْنىَٰ {* ويكفي في الزجر عن ذلك قول الله تعالى:  

التغير، والله أزلي أبدي  اللغة الله بالعلة أشد قبحًا من تسميته بالسبب، لأن العلة في وتسمية أهل السُّنَّة أن السبب والمسبَّب خَلْق لله تعالى،
 يعُرجّ عليها بالمرة.  لم من مارس كتب عقائد أهل السُّنَّة والجماعة! فحاله كحال من كلام  ذاتًا وصفات، فما أبعد هذا الكلام من

 الحفظ.  : بمعنى ،تعالى: «تجري بأعيننا»  وقوله  على حفظي، :أي ]، 39طه:  {وَلتُِصْنَعَ عَلَى عَيْنيِ} [* قوله تعالى: 
  ثبت عليهم عهد الله،   : عهد الله فوق عهودهم، أي  : أي  ]، 10لفتح: {يدَُ اللهِ فَـوْقَ أيَْدِيهِمْ} [ا* واليد تأتي بمعنى العهد كما في قوله تعالى:  

ه  أمر نبيّ  أن لا يفروا هي معاهدة لله تبارك وتعالى، لأن الله تعالى هو الذي تحت شجرة الرضوان في الحديبية على صلى الله عليه وسلممعاهدتهم للرسول  لأن
 بهذه المبايعة.  صلى الله عليه وسلم

 غني واسع الكرم.  :فمعناه ]،64 المائدة: {بلَْ يدََاهُ مَبْسُوطتَاَنِ ينُفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ} [وأما قوله تعالى: 
{وَغَضِبَ    وفي حق الكفار  ] 8البينة:  ضِيَ اللهُ عَنـْهُمْ} [{رَّ تعالى:    بقوله  * والله تعالى يغضب ويرضى لا كأحد من الورى، كما نطق به القرءان 

 السلف يختصرون العبارة. كان هكذا   بلا كيف، أي: ]،6: اللهُ عَليَْهِمْ وَلعَنَـهُمْ} [الفتح
.  صحيح إرادته الانتقام، أرجعوا الصفتين إلى الإرادة، وكلا القولين وغضبه * وأوّل الخلف وبعض السلف رضا الله قالوا: رضاه إرادته الرحمة،

 وليست رحمته رقة القلب. 



88 
 

 الخاتمة

  للخلاص   السليم، ورضي لنا عقيدة الإسلام سبيلاً   أسبغ الله النعمة علينا بإرسال الأنبياء وإنزال الكتب، وموهبة العقل

 ما لا �اية.   والفوز بجنة الخلد إلى

 الحق والباطل، بين الطيّب والخبيث، بين أتباع الأنبياء   وهذه الدنيا كيفما تلوَّنت خياراتها وتعدّدت مساراتها هي صراع بين

 مستقيم وأتباع الشياطين الضالّين الدّاعين إلى عذاب الجحيم.  الدّاعين إلى صراط

 لفهم  بل كانت وتبقى مجالاً  ؛مصالح الإنسان وسعادته م تناسب الفطرة السليمة والعقول القويمة، ولا تضادّ لاوعقيدة الإس

 في الدارين.  فيه خير الحياتين  لـِماالأنبياء المصطفَين المرسلين من عند الله، هدايةً للبشر  حقيقة دعوة

 السلام، وأن يلهمنا ما فيه الصواب والرشاد، وما  نسأل الله أن يثبّتنا على عقيدة كل الأنبياء الإسلام، ويجمعنا بهم في دار

 قدير، وبعباده لطيف خبير. شيءالله على كل  ينفع البلاد والعباد، إن

الحمد   أن  العالمين، والصلاة والس  لله وءاخر دعوا�  على سيد�لارب  رسول    م  الطيبين  اللهمحمد  ءاله وصحبه  ، وعلى 

 الطاهرين.

 


	المقدِّمة
	كيف يُؤخَذ علم الدّين
	الخاتمة

